
 

ดุษฎีนิพนธ์นี้เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษา 
ตามหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต 

(สาขาวิชาพระพุทธศาสนา) 
 

บัณฑิตวิทยาลัย 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พุทธศักราช ๒๕๖๑ 

 

วิเคราะห์การเผยแผพ่ระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภมูิทัศนสถาน 
ของวัดเจติยภมูิ อ้าเภอน้้าพอง จังหวัดขอนแก่น 

AN ANALYSIS OF BUDDHISM PROPAGATION BY USING BUDDHIST ARTS 
AND LANDSCAPE OF CETIYAPHUM MONASTERY,  

NAMPHONG DISTRICT, KHONKAEN 
 
 
 
 
 
 
 
 

นางสาวพิริยา พทิยาวัฒนชัย 
 
 
 

 

 



 

ดุษฎีนิพนธ์นี้เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษา 
ตามหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต 

(สาขาวิชาพระพุทธศาสนา) 
 

บัณฑิตวิทยาลัย 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พุทธศักราช ๒๕๖๑ 
 

(ลิขสิทธิ์เป็นของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 

 

วิเคราะห์การเผยแผพ่ระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภมูิทัศนสถาน 
ของวัดเจติยภมูิ อ้าเภอน้้าพอง จังหวัดขอนแก่น 

 
 
 
 
 
 
 
 

นางสาวพิริยา พทิยาวัฒนชัย 
 



 

A Dissertation Submitted in Partial Fulfillment of 
the Requirements for the Degree of  

Doctor of Philosophy 
(Buddhist Studies) 

 
Graduate School  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
C.E. 2019 

 
(Copyright by Mahachulalongkornrajavidyalaya University) 

 

An Analysis of Buddhism Propagation by using Buddhist Arts and 
Landscape of Cetiyaphum Monastery, Namphong District, Khonkaen 

 
 
 
 
 

Ms. Piriya Pittayawattanachai





ก 
 

 

ชื่อดุษฎีนิพนธ์ : วิเคราะห์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน
ของวัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น 

ผู้วิจัย : นางสาวพิริยา พิทยาวัฒนชัย 
ปริญญา : พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต (พระพุทธศาสนา) 
คณะกรรมการควบคุมดุษฎีนิพนธ์ 
 : รศ, ดร. โสวิทย์  บ ารุงภักดิ์   

ป.ธ. ๗, พ.ม., พธ.บ. (ปรัชญา), M.A. (Buddhist Studies),  
พธ.ด. (พระพุทธศาสนา) 

 : พระครูปริยัติธรรมวงศ์, ผศ.ดร. 
ป.ธ. ๔, ปว.ค., พธ.บ. (ปรัชญา), ศศ.ม. (ปรัชญา),  
พธ.ด. (พระพุทธศาสนา) 

วันส้าเร็จการศึกษา : ๓๐ มีนาคม ๒๕๖๒ 

บทคัดย่อ 
ดุษฎีนิพนธ์เรื่องนี้ มีวัตถุประสงค ์เพ่ือศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเถรวาทด้วยการใช้

พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของชาวอีสาน, เพ่ือศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์
และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น  และวิเคราะห์การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัด
ขอนแก่น เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพภาคสนาม ด้วยการศึกษาจากคัมภีร์พุทธศาสนา จากเอกสารและ
งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง พร้อมทั้งการลงพ้ืนที่ภาคสนาม โดยใช้แบบสัมภาษณ์เชิงลึกและการสังเกตแบบไม่
มีส่วนร่วม น าเสนอด้วยวิธีวิเคราะห์เชิงพรรณนา  

ผลการศึกษาพบว่า การเผยแผ่จากพุทธกาลได้ใช้การสื่อสารระดับบุคคล การปฏิบัติตน
เป็นต้นแบบ หลังพุทธกาลมีการสังคายนาแล้วได้รักษาสืบต่อกันมา ปัจจุบันได้มีการให้ความส าคัญกับ
พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานไม่น้อย ชาวอีสานมีวัดเป็นศูนย์รวมจิตใจของชุมชน เป็นแหล่งรวมงาน
พุทธศิลป์ พ้ืนที่วัดได้ตกแต่งเป็นภูมิทัศนสถานให้เป็นรมมณียสถาน และให้มีที่ว่างใช้รองรับกิจกรรม
วัฒนธรรม ประเพณี วิถีชุมชน โดยเฉพาะวัดเจติยภูมิมีการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดที่มี
ลักษณะร่วมของสังคมอีสาน โดยผลการศึกษาการเผยแผ่พุทธศาสนาของวัดเจติยภูมิ พบว่า พุทธศิลป์
หลักคือองค์พระธาตุขามแก่น เป็นผลจากความศรัทธา ความงาม และวัฒนธรรมการสร้างพระธาตุ 
การสร้างสิม การสร้างพระพุทธรูป การเขียนฮูปแต้ม และการมีพื้นที่รองรับกิจกรรมศาสนาตาม 
ฮีตสิบสองคองสิบสี่ โดยปรับภูมิทัศน์ของวัดตามความจ าเป็นแต่ละยุคสมัย มีการเสริมสร้างภูมิทัศน์ 
ทั้งสิ่งมีชีวิต (soft scape) และสิ่งไม่มีชีวิต (hard scape) โดยไม่ท าลายหรือบิดเบือนโครงสร้าง
ภูมิทัศนสถานเดิม แต่ส่งเสริมให้พุทธศิลป์หลักมีเอกภาพด้วยศาสตร์สมัยใหม่ เช่น การออกแบบภูมิทัศน์
ให้สะท้อนบรรยากาศเดิมของภูมิทัศนสถานโดยยังคงรักษาพืชพรรณดั้งเดิมของวัดอันเกี่ยวข้องกับ
ต านานการสร้างพระธาตุขามแก่นบนดอนมะขาม รูปแบบการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานจึง
ผสมผสานงานดั้งเดิมและงานสร้างใหม่ โดยวัดยังรักษารูปแบบงานพุทธศิลป์ดั้งเดิมเอาไว้และ



ข 

 

ปรับปรุง บ ารุง รักษาภูมิทัศนสถานให้สมสมัยและสะอาด สว่าง สงบ สอดคล้องกับหลักสัปปายะ
ในพระไตรปิฎก   

ส่วนการวิเคราะห์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้พุทธศิลป์ฯ จากการศึกษาข้อมูล
เอกสาร การลงภาคสนามสัมภาษณ์เชิงลึกและการสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วมนั้น พบว่า วัดเจติยภูมิ
ยังคงรักษาแนวทางการเผยแผ่ด้วยการสื่อสารระดับบุคคล การปฏิบัติตนเป็นต้นแบบ การทรงจ า
พระธรรมวิจัย และได้เพ่ิมการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัสนสถานเข้ามาช่วย โดยจัดให้มีความสอดคล้องกัน
ของพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานอดีตกับปัจจุบัน เห็นได้จากการปรับใช้รูปทรงพระธาตุขามแก่น ทั้งใน
ระดับวัดและหน่วยงานทั้งภาครัฐและเอกชนในจังหวัดขอนแก่นจ านวนมาก จนกลายเป็นสัญลักษณ์
แทนความศักดิ์สิทธิ์อันเป็นผลเชิงประจักษ์ที่เกิดจากอิทธิการเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้พุทธศิลป์
และภูมิทัศนสถานของวัด ทั้งหมดล้วนเป็นวิธีการเผยแผ่ที่ท าให้สาธุชนเห็นความส าคัญของ
พระพุทธศาสนา และเกิดความรู้ เข้าใจ แล้วน้อมน าตนเข้าสู่ธรรมะได้จริงนั่นเอง 

 

 

 

 

 

 



ค 
 

 

Thematic Paper Title : An Analysis of Buddhism Propagation by Using Buddhist 
Arts and Landscape of Cetiyaphum Monastery, 
Namphong District, Khonkaen  

Researcher : Ms. Pirirya  Pittayawattanachai 
Degree : Doctor of Philosophy (Buddhist Studies) 
Research Paper Supervisory Committee 
 : Assoc. Prof. Dr. Sowit  Bamrungphak, Pali VII,  

B.A. (Philosophy), M.A. (Buddhist Studies),  
Ph.D. (Buddhist Studies) 

 : Phrakhrupariyatidhammawong, Asst, Prof, Dr. 
Pali IV, B.A. (Philosophy), M.A. (Philosophy), 
Ph.D. (Buddhist Studies) 

Date of Graduation : March 30, 2019 

Abstract 
The aims of this dissertation were: to study the propagation of Theravada 

Buddhism by using Buddhist arts and landscape of the Isan people; to study the 
propagation of Buddhism by using Buddhist arts and landscape of the Cetiyaphum 
monastery, Namphong district, Khon Kaen; to analyze the propagation of Buddhism 
by using Buddhist arts and landscape of the Cetiyaphum monastery. This study was 
the qualitative research conducted together with the fieldwork and the study of 
Buddhist scriptures, document and relevant research. The fieldwork study was 
carried out by implementing the in-depth interview and non-participant observation 
and then the gathered data were interpreted by the descriptive analysis.  

The research results revealed that since the time of the Buddha, the 
propagation of Buddhism has been in the form of personal communication and self-
practice as the model. After the Buddhist council, this method has been inherited. 
Today, the importance of Buddhist arts and landscape are mostly taken into the 
public attention. The temples, for Isan people, are the assemble center of the 
community as they are the place decorated with Buddhist arts and the monastery 
landscapes are built as the peaceful sites with the space to organize activities, 
cultures, traditions, lifestyle of the community. In the Cetiyaphum monastery, the 
Buddhist arts and landscapes are mixed with Isan style. The results of Buddhist 
propagation of the Cetiyaphum temple indicated that the main Buddhist arts can be 



ง 

 

seen in the Kham Kaen Stupa (Phra-that-kham-kean) resulted from the faith, beauty 
and culture of stupa construction, temple construction, Buddha image building and 
painting. The space within the temple is arranged to organize the religious activities 
such as ‘heet sib song khlong sib si’ by adjusting the monastery landscape to suite 
the activities in each era. The soft and hard scape has been added without 
deconstruction of the old scape but increase the unity of Buddhist arts with the 
modern style. For example, the scape is designed to reflect the old atmosphere of 
the landscape by reserving the origin plants of the temples, in relations to the myth 
of the monastery construction on the land of the tamarind trees. The forms of 
Buddhist arts and landscapes are mixed between the old and new versions in other 
words, the monastery still preserves the original Buddhist arts and improve, restores 
and maintains them to meet with the modern era with cleanness, brightness and 
peace in consistency with the principles of suitability (sappāya) in the Tipitaka. 

Based on the analysis of the propagation of Buddhism by using Buddhist 
arts and landscape of the Cetiyaphum monastery through the data gathered from 
the fieldwork and non-participant observation, it is found that the Cetiyaphum 
monastery has preserved their ways to disseminate Buddhism in the personal 
communication form and practice as the model, discipline memorization, 
additionally supported by Buddhist arts and landscape in consistence with the old 
and new versions of arts. It can be seen that the Kham Kaen stupa image has been 
used in the monasteries, government and private sectors in Khon Kaen until the 
stupa becomes the symbol of sacredness, empirically impacting on the dissemination 
of Buddhism through Buddhist arts and landscapes within the monastery. All are the 
methods to disseminate Buddhism to the public to realize the importance of 
Buddhism, to create the understanding, knowledge and motivate them to practice 
the dhammas eventually.  

 

 

 

 

 



 

บทท่ี ๑ 

บทน า 

๑.๑ ความเป็นมาและความส าคัญของปัญหา 
การก่อร่างสร้างตัวของชิ้นงานอันเกิดจากความศรัทธาของชาวพุทธในสังคม  ได้ผ่าน

วัฒนธรรมการเผยแผ่พระพุทธศาสนามายาวนาน นอกจากหลักธรรมค าสอนทางคัมภีร์แล้ว ศาสนสถาน 
ศาสดา ศาสนธรรม ศาสนบุคคล ศาสนวัตถุ และศาสนพิธี ยังได้หล่อหลอมรวมกันเป็นองค์ประกอบ
ของพระพุทธศาสนา ในขณะที่พระพุทธศาสนามีหลักธรรมในรูปแบบของคัมภีร์ทางศาสนาเป็น
เครื่องมือยกระดับจิตใจส าคัญของชาวพุทธที่มีมาตั้งแต่สมัยพุทธกาล งานศิลปกรรมทางพระพุทธศาสนา
ก็เป็นเครื่องมือยกระดับจิตใจของมนุษย์อีกช่องทางหนึ่งที่รับใช้พระพุทธศาสนามาช้านานควบคู่ไปกับ
พัฒนาการทางรูปแบบและรสนิยมของแต่ละชนชาติมาหลายยุคสมัย โดยเรียกขานงานเหล่านั้นว่า 
งานพุทธศิลป์ ในความส าคัญของงานพุทธศิลป์นั้น ให้คุณประโยชน์ไม่เพียงแต่เป็นสิ่งสืบทอดอายุ
ให้กับพระพุทธศาสนาเท่านั้น แต่ยังสามารถอ านวยประโยชน์แก่ผู้ที่ต้องการจะศึกษาธรรมะอย่างถ่อง
แท้เพ่ือน ามาปรับใช้กับชีวิตประจ าวันเป็นสื่อใช้พัฒนาตนให้สามารถช าระจิตใจให้ดีงามจนเข้าถึง
ความสุขสงบท่ามกลางสังคมโลกที่เปลี่ยนแปลงไปทุกวันได้ และอีกส่วนหนึ่งภูมิทัศน์ของวัดที่จัดอยู่ใน
องค์ประกอบศาสนาคือศาสนสถานนั้น ก็มีความส าคัญต่อการมองเห็นความงามของงานพุทธศิลป์ 
โดยอาศัยการปรุงแต่งจากธรรมชาติที่มีอยู่เดิม รวมทั้งเพ่ิมเติมบางสิ่งบางอย่างเข้าไป ถือได้ว่า ภูมิ
ทัศนสถานมีส่วนช่วยส่งเสริมความงามของงานพุทธศิลป์ที่ประดิษฐานหรือติดตั้งอยู่ภายในบริเวณวัดที่
จัดอยู่ในองค์ประกอบศาสนาคือศาสนวัตถุ ด้วยเหตุนี้ การศึกษาผลงานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน
ของวัดในปัจจุบันจึงเป็นสิ่งที่ควรค่าแก่การศึกษา เป็นแนวทางหนึ่งที่จะช่วยสืบต่ออายุพระพุทธศาสนา
ให้ด ารงอยู่ต่อไปได้ 

การน างานพุทธศิลป์มาเป็นสื่อการสอนปรัชญา ธรรมะต่างๆ เป็นการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ในรูปแบบหนึ่ง ดังความสัมพันธ์ระหว่างศิลปะและศาสนาที่ว่า “มีศิลปะอยู่ที่ไหนศาสนาก็สว่างไสวอยู่
ที่นั้น”๑ เท่ากับเป็นการอนุรักษ์ทั้งเรื่องราวและหลักฐานเพื่อสืบทอดให้คนรุ่นหลังได้ศึกษา ยกตัวอย่าง
เช่น เมื่อมีงานศิลปะอยู่ในพ้ืนที่ หากต้องการดึงดูดให้มีผู้มาชมหรือมีผู้รู้จักงานศิลปะมากขึ้น การจัด
องค์ประกอบที่สวยงามของพ้ืนที่แสดงศิลปะก็จะช่วยเป็นการสร้างสุนทรียภาพทางการมองเห็นต่อผู้
เดินทางมาชมหรือพบเห็น เปรียบเสมือนมีงานพุทธศิลป์อยู่ในภูมิทัศนสถานของวัด การจัดสรร
สิ่งแวดล้อมหรือบรรยากาศให้ส่งเสริมการเผยแผ่พระพุทธศาสนาก็จะบรรลุผลในการเผยแผ่

                                                 
๑ อารี  สุทธพันธ์,  ศิลปกับมนุษย์,  พิมพ์ครั้งที่  ๓, (กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพาณิช, ๒๕๒๘), 

หน้า ๑. 



๒ 

 
พระพุทธศาสนาได้มากขึ้นเช่นกัน ในปัจจุบันมีการใช้สอยพ้ืนที่ศาสนสถานประกอบกับใช้ศาสนวัตถุ
เป็นช่องทางหนึ่งในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา จึงท าให้สังเกตได้ว่า ภูมิทัศนสถานส าหรับวัดวาอาราม
ก็เป็นสิ่งส าคัญประการหนึ่ง ดังเช่นในเรื่องของหลักสัปปายะสี่ อันประกอบไปด้วย อาวาสสัปปายะ 
หมายถึงการมีสถานที่ หรือที ่อยู ่เหมาะสม บุคคลสัปปายะคือการมีครู อาจารย์ หรือบุคคล
แวดล้อมทีเ่หมาะสม อาหารสัปปายะ หมายถึงการบริโภคอาหารที่พอเหมาะ อาหารหาง่าย และ 
ธัมมสัปปายะ หมายถึง การมีข้อปฏิบัติที่เหมาะแก่จริต๒ เป็นต้น แต่ทว่ายังไม่มีการศึกษาวิเคราะห์
รูปแบบของงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ของวัดเจติยภูมิที่ชัดเจนจากงานวิจัยร่วมสมัย  

งานพุทธศิลป์เป็นรากฐานหนึ่งของงานศิลปกรรมไทย เนื่องด้วยในอดีตพระพุทธศาสนา
เป็นบ่อเกิดของศิลปะแขนงต่างๆ และวัดก็เป็นแหล่งรวมศิลปกรรมไทย ทางด้านสถาปัตยกรรม เช่น 
การสร้างเจดีย์ พระปรางค์ โบสถ์ วิหาร ตัวอย่างงานพุทธศิลป์ที่งดงาม ได้แก่ วัดพระศรีรัตนศาสดาราม 
งานประติมากรรม ได้แก่ งานปั้นและหล่อพระพุทธรูป เช่น พระพุทธลีลาในสมัยสุโขทัย พระพุทธชินราช 
วัดพระศรีมหาธาตุ จังหวัดพิษณุโลก และงานจิตรกรรม ได้แก่ ภาพวาดฝาผนังและเพดานวัดต่างๆ 
เช่น จิตรกรรมฝาผนัง วัดเบญจมบพิตร กรุงเทพมหานคร หากพิจารณาจากการศึกษาวิจัยพุทธศิลป์
และภูมิทัศนสถานในอดีตนั้น หัวข้อวิจัยมักมุ่งเน้นการศึกษาที่ตัวงานพุทธศิลป์ หรือหากเป็นด้านภูมิ
ทัศนสถาน ก็จะแยกการศึกษาออกจากกันโดยสิ้นเชิง และพ้ืนที่ภูมิทัศน์ที่มีเป้าหมายในการออกแบบ
เพ่ือเหตุผลการใช้สอยโดยเฉพาะเจาะจง แต่การใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศน์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ยังไม่มีตัวอย่างให้ศึกษามากเหมือนการศึกษาพัฒนาการการสร้างเจดีย์ โบสถ์ และวิหารอันมีพุทธานุญาต
ที่เก่ียวกับแนวความคิด รูปแบบ ลักษณะ และองค์ประกอบต่างๆ หรืออาจมีเพียงการศึกษาศาสนถาน
ที่ยังไม่ได้กล่าวถึงประเด็นทางภูมิทัศนสถานซึ่งเป็นสิ่งช่วยส่งเสริมสุนทรียภาพในการชมงานพุทธศิลป์ 
หรือเป็นที่สุขตาสุขใจแก่ผู้อ่ืนที่ได้พบเห็น ด้วยเหตุนี้ จึงท าให้ผู้วิจัยมองเห็นความน่าสนใจที่จะมีการ
ทบทวนประเด็นเรื่องพ้ืนที่ในการใช้พุทธศิลป์เพ่ือเผยแผ่พระพุทธศาสนา ตลอดจนการจัดภูมิทัศน-
สถานเพ่ือส่งเสริมการเผยแผ่พระพุทธศาสนา  

การก าหนดเป้าหมายในการศึกษาครั้งนี้ คือ“วิเคราะห์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการ
ใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิอ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น” โดยจะพิจารณาจาก
เกณฑ์การคัดเลือก ประการที่หนึ่ง พ้ืนที่ศึกษามีการตอบโจทย์ลักษณะทางกายภาพของศาสนสถาน
ทางพระพุทธศาสนาที่ใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศน์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่ตรงกับการก าหนด
วัตถุประสงค์ การเป็นวัดที่ประดิษฐานพระธาตุขามแก่น อันเป็นพระธาตุคู่บ้านคู่เมืองของชาวอีสาน
และชาวขอนแก่น, ประการที่สอง พ้ืนที่ศึกษามีคุณค่าทางด้านเรื่องราวในการสร้างงานพุทธศิลป์ของ
วัดซึ่งเป็นสิ่งส่งผลต่อการสร้างพุทธศิลป์อันมีความงามที่ตอบสนองต่อความศรัทธา และประการที่สาม 
พ้ืนที่ศึกษามีความเหมาะสมต่อการด าเนินการศึกษาที่ผู้วิจัยสามารถเข้าถึงได้  มีปัจจัยด้านระยะทาง
สัมพันธ์กับระยะเวลาที่เหมาะสมเฉกเช่นเดียวกับค าว่า โคจรสัปปายะ เพ่ือผู้วิจัยสามารถบริหาร

                                                 
๒ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, พิมพ์ครั้งที่ ๒๐, 

(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์บริษัท สหธรรมิก จ ากัด, ๒๕๕๑), หน้า ๓๘. 



๓ 

 
จัดการเวลาด าเนินการศึกษาได้อย่างสะดวก หากเกิดอุปสรรคระหว่างการด าเนินงาน เป็นต้น ด้วย
เหตุผลดังกล่าวท าให้กรณีศึกษาของดุษฎีนิพนธ์ได้เลือก วัดเจติยภูมิหรือวัดพระธาตุขามแก่น ต าบล
บ้านขาม อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น เป็นพ้ืนที่วิจัย ซึ่งได้รับการเคารพสักการะจากประชาชนชาว
จังหวัดขอนแก่น และจังหวัดใกล้เคียงอย่างแพร่หลาย โดยมีงานพุทธศิลป์คือองค์พระธาตุขามแก่น
อันมีความส าคัญในฐานะเป็นที่ยึดเหนี่ยวทางจิตใจ เป็นศูนย์รวมความเชื่อความศรัทธาของผู้คนที่
อาศัยอยู่ตามหมู่บ้านบริเวณพระธาตุขามแก่น และบริเวณใกล้เคียง นอกจากนี้ ยังมีภูมิทัศน์ที่น่า
ศึกษาท้ังด้านกายภาพและวัฒนธรรม  

งานวิจัยเรื่องนี้ เป็นงานรูปแบบหนึ่งของการศึกษาในเชิงพัฒนาการที่มีความเชื่อมโยงกับ
พระพุทธศาสนาเพ่ือสังคม เนื่องจากจุดมุ่งหมายหลักของการสร้างงานพุทธศิลป์คือการรับใช้
พระพุทธศาสนา หากศึกษาความหมายตลอดจนปรัชญาที่สอดแทรกอยู่ในงานพุทธศิลป์ จะท าให้เห็น
ว่างานพุทธศิลป์มีอิทธิพลต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาแก่พุทธศาสนิกชนไทยมาช้านาน งานพุทธศิลป์
ที่สวยงาม สามารถโน้มน้าวจิตใจพุทธศาสนิกชนให้ซึ้งในพระรัตนตรัย หรือเข้าถึงศีล สมาธิ ปัญญา 
อันเป็นหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนา ส่วนภูมิทัศน์ที่มีความเหมาะสมก็จะเป็นหนทางหนึ่งที่ท าให้
การชมงานพุทธศิลป์ภายในวัดมีความโดดเด่นและน่าสนใจยิ่งขึ้น และการเข้าใกล้พระรัตนตรัยของคน
ในชุมชนก็จะเป็นไปในทางบวกอันเกิดจากบรรยากาศแวดล้อมที่สวยงาม ด้วยเหตุผลดังกล่าวมานี้ 
ผู้วิจัยมองเห็นความน่าสนใจในงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ คือสามารถเป็นตัวอย่างที่ดีของการศึกษา
ขบวนการพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมในสังคมไทยได้ โดยเฉพาะแนวความคิดการใช้งานพุทธศิลป์เป็น
ปฏิปทาในการจรรโลงใจให้พุทธศาสนิกชนในชุมชนเกิดความเลื่อมใสศรัทธา มีความส าคัญและสอด
รับกับกระแสของพระพุทธศาสนาแนวใหม่ในสังคมปัจจุบันที่ก าลังปรากฏตัวขึ้นเรื่อยๆ ประเด็นปัญหา
หลักท่ีต้องการจะศึกษาในงานวิจัยเรื่องนี้ คือในวัดเจติยภูมิ มีการใช้รูปแบบการจัดวางพ้ืนที่การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาด้วยงานพุทธศิลป์อย่างไร เมื่อมีวัดที่มีงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ที่สวยงามในท้องถิ่น 
ชุมชนมีการตอบสนองต่อการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศน์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างไร และงาน
พุทธศิลป์และภูมิทัศน์ในวัดสามารถเผยแผ่พระพุทธศาสนาได้มากน้อยเพียงใด 

การศึกษาเรื่อง “วิเคราะห์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน
ของวัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น” จะน าไปสู่โอกาสในการได้เห็นมิติด้านต่างๆ ที่
เกี่ยวกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนามากยิ่งขึ้นไป ทั้งยังท าให้ทราบความเป็นมาของการเกิดมีศาสน-
สถาน ศาสนวัตถุ ซึ่งหมายรวมถึง พุทธศิลป์และองค์ประกอบของศาสนาตามบริบททางวัฒนธรรม
ทางพระพุทธศาสนาอีกด้วย ประกอบกับความแยบยลในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของวัดเจติยภูมิ 
ยังเสมือนเป็นภาพสะท้อนวัฒนธรรมพ้ืนบ้านของชาวอีสานอันเกี่ยวข้องกับชีวิตตั้งแต่เกิด แก่ เจ็บ 
ตาย เนื่องจากภาคตะวันออกเฉียงเหนือ เป็นดินแดนแห่งอารยธรรมมาแต่โบราณ นับพันปีมาแล้ว 
โดยเฉพาะในตอนบนของภาค จากหลักฐานใบเสมาขนาดใหญ่ที่ปรากฏอยู่ มีลักษณะสลักภาพ
เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา ซึ่งมีอายุเก่าแก่ย้อนหลังไปถึงพุทธศตวรรษที่ ๑๒ ต านานพ้ืนบ้าน และนิทาน



๔ 

 
พื้นบ้านท้องถิ่นอีสานส่วนใหญ่มักเกี่ยวกับเรื่องราวทางพระพุทธศาสนา๓ เพื่อให้เห็นว่าสิ่งใดที่พึง
กระท า สิ่งใดไม่พึงกระท า สิ่งนี้ได้ท าให้ผู้วิจัยเห็นคุณค่าของงานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานในการ
เผยแผ่ศาสนาว่าเป็นสิ่งที่สามารถน ามาเป็นข้อพิจารณาในการสร้างแรงจูงใจให้คนในชุมชนมีโอกาส
เข้าถึงพระพุทธศาสนาโดยใช้ได้ทุกยุคสมัย จึงสมควรมีการศึกษาและเผยแพร่เรื่องการศึกษาใน
ลักษณะนี้มากขึ้น ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษารูปแบบของการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยพุทธศิลป์ของ
วัดเจติยภูมิ การด าเนินการศึกษารูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้งานพุทธศิลป์นี้ ได้ก าหนด
ขั้นตอนการและแนวทางการศึกษาวิจัยโดยศึกษา “วัด” อันเป็นสถาปัตยกรรมทางพระพุทธศาสนา 
เนื่องจากวัดเป็นบ่อเกิดของงานพุทธศิลป์หรือรวบรวมงานพุทธศิลป์ไว้หลายแขนง ซึ่งมีทั้งงานพุทธศิลป์
และภูมิทัศน์ โดยทั่วไปวัดสามารถเป็นวัดที่ก่อสร้างขึ้นใหม่หรือวัดที่ก่อสร้างโดยอาศัยบริบททาง
ธรรมชาติอันมีอยู่แต่ก่อน เช่นวัดถ้ าในประเทศอินเดียที่มีองค์ประกอบหลักคือ วิหาร โบสถ์ เจดีย์ 
ประติมากรรม และจิตรกรรม ทั้งนี้การศึกษาตามแนวทางดังกล่าวอาจให้ข้อมูลที่ตรงกับประเด็น
การศึกษาหลักได้น้อยแต่ถือว่าเป็นต้นทางที่ดีในการค้นคว้าข้อมูลที่อยู่ในบริบทใกล้เคียงท าให้เห็นภาพ
รูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยงานพุทธศิลป์ในอดีตเพ่ิมเติม โดยใช้เนื้อหา ภาพ ความหมาย
หรือค าจ ากัดความ ประวัติและคุณค่า ตัวอย่างแผนภาพประกอบการท าความเข้าใจที่จะได้รับการ
เรียบเรียงสอดคล้องกันกับเนื้อหาวิชาและองค์ความรู้เดิมเข้าด้วยกัน ดังนั้น การน าเสนอเนื้อหาในแต่
ละบท ที่เก่ียวข้องในด้านต่างๆ ซึ่งจะท าให้ผู้ศึกษาสามารถเข้าใจได้ง่ายและเกิดประโยชน์สูงสุด 

๑.๒ ค าถามการวิจัย 
๑.๒.๑ ชาวอีสานนิยมสร้างวัดโดยใช้รูปแบบศิลปะท้องถิ่น และได้สร้างงานพุทธศิลป์

โดยเฉพาะการสร้างพระธาตุ การสร้างสิมอีสาน ฯลฯ ในที่นี้ ผู้วิจัยมุ่งศึกษาประวัติและพัฒนาการของ
งานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบันของชาวอีสานว่า มีการใช้งานพุทธศิลป์และภูมิ
ทัศนสถานในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างไร 

๑.๒.๒ วัดเจติยภูมิมีงานพุทธศิลป์ส าคัญส าหรับชาวอีสานโดยเฉพาะอย่างยิ่งต่อชาว
ขอนแก่น การสร้างงานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิเป็นกรณีศึกษาที่น่าสนใจและยังไม่
มีผู้ศึกษาในประเด็นค าถามด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนามาก่อน ผู้วิจัยมุ่งศึกษาวิเคราะห์การใช้งาน
พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานว่า มีเจตคติในการสร้างพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
อย่างไร 

๑.๓ วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
๑.๓.๑ เพ่ือศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเถรวาทด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศน-

สถานของชาวอีสาน 

                                                 
๓ สุพจน์ ทองเนื้อขาว, “ความเช่ือเกี่ยวกับพระธาตุขามแก่น ต าบลบ้านขาม อ าเภอน้ าพอง จังหวัด

ขอนแก่น”, วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาสารคาม, ๒๕๔๑), หน้า ๑. 



๕ 

 
๑.๓.๒ เพ่ือศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของ

วัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น 
๑.๓.๓ วิเคราะห์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัด

เจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น 

๑.๔ ขอบเขตการวิจัย 
การศึกษาวิจัยครั้งนี้ มีจุดมุ่งหมายท่ีจะศึกษาการใช้พุทธศิลป์เผยแผ่พระพุทธศาสนาในวัด

เจติยภูมิ โดยมุ่งเน้นที่จะศึกษาเชิงวิเคราะห์แนวความคิดในการเผยแผ่ธรรมะตามแนวทางพุทธศาสนา
เถรวาทจากอดีตจนถึงปัจจุบันผ่านงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ ซึ่งเป็นสิ่งที่ส าคัญอย่างหนึ่งที่สัมพันธ์กับ
การสืบทอดพระพุทธศาสนาให้คงอยู่คู่กับสังคม โดยจ าแนกขอบเขตของการศึกษาออกเป็น ๔ 
ลักษณะ คือ 

๑.๔.๑ ขอบเขตเนื้อหา 

การศึกษาวิจัยในครั้งนี้  ในด้านการศึกษาค้นคว้าเกี่ยวกับเอกสาร ( Documentary 
Research) สามารถศึกษาจากตัวอย่างงานศึกษาของนักวิชาการรุ่นก่อน อาทิ เอกสารวิชาการและ
เอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับงานพุทธศิลป์ ภูมิทัศนสถานและการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ตลอดจน
ศึกษาจากวัดที่ใช้งานพุทธศิลป์เป็นสิ่งยกระดับจิตใจ และข้อมูลเอกสารที่เกี่ยวข้องกับพระธาตุขามแก่น 

๑.๔.๒ ขอบเขตด้านพื้นที่ 

ขอบเขตของงานวิจัย ด้านพ้ืนที่ มีเกณฑ์การคัดเลือกพ้ืนที่  (Criteria) โดยจะคัดเลือก
จากศาสนสถานทางพระพุทธศาสนาเถรวาทและที่มีการใช้พุทธศิลป์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนามา
เป็นกรณีศึกษา ซึ่งได้เลือกพ้ืนที่วิจัยคือ วัดเจติยภูมิหรือวัดพระธาตุขามแก่น ต าบลบ้านขาม อ าเภอน้ า
พอง จังหวัดขอนแก่น ซึ่งได้รับการเคารพสักการะจากประชาชนชาวจังหวัดขอนแก่น และจังหวัด
ใกล้เคียงอย่างแพร่หลาย พระธาตุขามแก่นมีความส าคัญในฐานะเป็นที่ยึดเหนี่ยวทางจิตใจ เป็นศูนย์
รวมความเชื่อความศรัทธาของผู้คนที่อาศัยอยู่ตามหมู่บ้านบริเวณพระธาตุขามแก่น และบริเวณ
ใกล้เคียง 

๑.๔.๓ ขอบเขตด้านผู้ให้ข้อมูล (Key Informants) 

ขอบเขตของงานวิจัย ด้านการศึกษาข้อมูลจากตัวบุคคล ใช้การสุ่มตัวอย่างแบบเจาะจง 
(Purposive Sampling) เนื่องจากได้ก าหนดคุณลักษณะของประชากรที่มีความเป็นไปได้ในการให้
ข้อมูลของบริบทของงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ของวัดเจติยภูมิได้ ประกอบด้วยการสัมภาษณ์เจ้าอาวาส 
วัดเจติยภูมิ, ผู้ออกแบบภูมิทัศน์ของวัดเจติยภูมิ  ประกอบกับ ผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้องในบริบทต่างๆ
เกี่ยวกับการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศน์วัดเจติยภูมิ ได้แก่ การสัมภาษณ์พุทธศาสนิกชน เช่น กลุ่ม
ชาวบ้านที่มาวัด เป็นต้น  



๖ 

 
๑.๔.๔ ขอบเขตด้านเวลา 

ขอบเขตระยะเวลาการศึกษาวิจัย เริ่มตั้งแต่ เดือนมกราคม ๒๕๖๑–มกราคม ๒๕๖๒ รวม
ระยะเวลา ๑๒ เดือน 

๑.๕ นิยามศัพท์เฉพาะที่ใช้ในการวิจัย 
การเผยแผ่พระพุทธศาสนา หมายถึง การเผยแผ่ คือการท าให้พระพุทธศาสนาเป็นที่รู้จัก

หรือขยายวงกว้างในความนิยมยอมรับและนับถือออกไปอย่างแพร่หลาย 
พุทธศิลป์ หมายถึง งานศิลปะประเภทต่างๆ ทั้งในด้านสถาปัตยกรรม เช่น พระธาตุ สิม 

หรือ พระอุโบสถ วิหาร เป็นต้น ด้านประติมากรรม เช่น พระพุทธรูป ใบเสมา ภาพสลัก เป็นต้น และ
ด้านจิตรกรรม เช่น งานฮูปแต้ม หรือจิตรกรรมฝาผนัง และอ่ืนๆ ซึ่งสร้างขึ้นเพ่ือส่งเสริมการเผยแพร่
และการปฏิบัติทางพระพุทธศาสนาโดยตรง และเป็นสิ่งช่วยโน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชน ให้เกิด
ความศรัทธา ประพฤติปฏิบัติตนในแนวทางที่ดีงาม ตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 

ภูมิทัศนสถาน หมายถึง สถานที่อันเกิดจากการสรรค์สร้างบรรยากาศและสภาพแวดล้อม
อย่างเหมาะสม สัมพันธ์กับบริบทดั้งเดิมของพ้ืนที่ สอดคล้องกับการใช้สอย และช่วยส่งเสริมมุมมอง
ทางความงามให้กับพ้ืนที่ เป็นต้น 

วัดเจติยภูมิ หมายถึง วัดคู่บ้านคู่เมืองของชาวขอนแก่น เป็นวัดที่ประดิษฐานพระธาตุ
ขามแก่น ต าบลบ้านขาม อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น 

ภูมิทัศน์ หมายถึง ภาพรวมของพ้ืนที่ใดพ้ืนที่หนึ่งที่มนุษย์รับรู้ทางสายตาในระยะห่าง มี
การสร้างสรรค์ตกแต่งและปรับปรุงพ้ืนที่ให้เกิดความสวยงาม ครอบคลุมไปถึงพืชพรรณ การสัญจร 
และภูมิอากาศ 

งานภูมิทัศน์ หมายถึง งานที่กระท ากับพ้ืนที่ภายนอกอาคารที่มีการปรับแต่งพ้ืนทีให้มี
ประโยชน์ใช้สอยอย่างมีประสิทธิภาพ มีความร่มรื่นสวยงามและมีเอกลักษณ์ รวมทั้งการมีองค์ประกอบ
พ้ืนฐาน เช่น ระบบการให้แสงสว่าง ระบบการให้น้ าต้นไม้ ระบบระบายน้ าและระบบป้องกันน้ าท่วม 
ระบบอ านวยความสะดวก เช่น ศาลา ม้านั่ง ถังขยะ ป้าย ตลอดจนสิ่งประเทืองใจ เช่น น้ าพุ น้ าตก 
หรือประติมากรรม 

พระธาตุ หมายถึง เจดีย์ ที่ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุ พระธาตุหรืออัฐิไว้ภายใน 
ศาสนสถาน หมายถึง สถาปัตยกรรมในทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ วัด อุโบสถ สถูป เจดีย์ อาราม 
วิหาร ศาลาการเปรียญ เป็นต้น 

ศาสนวัตถุ หมายถึง วัตถุท่ีเกี่ยวเนื่องทางศาสนา มักเป็นสิ่งที่เคารพบูชา เช่น พระพุทธรูป 
รมณียสถาน หมายถึง สถานที่อันเป็นที่ตั้งแห่งความรื่นรมย์ยินดี 
สุนทรียภาพ หมายถึง ความงามที่แต่ละบุคคลสามารถเข้าใจได้และรู้สึกได้จากประสบการณ์

เชิงสัมผัสทางการเห็น หรือเป็นความรู้สึก และความเข้าใจของแต่ละบุคคลที่มีต่อความงามในงาน
ศิลปะ ในที่นี้หมายถึงงานพุทธศิลป์ 



๗ 

 
๑.๖ ประโยชน์ที่คาดว่าจะได้รับ 

๑.๙.๑ ท าให้ได้องค์ความรู้ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้งานพุทธศิลป์และภูมิ
ทัศนสถานของวัดเจติยภูมิ 

๑.๙.๒ ท าให้ได้รูปแบบการจัดการสร้างพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานในวัดเพ่ือประโยชน์ใน
การเผยแผ่พระพุทธศาสนาเป็นที่รู้จักมากขึ้น 

๑.๙.๓ ท าให้ทราบคุณค่าของการศึกษาพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา 

 



 

บทท่ี ๒ 

แนวคิด ทฤษฎี และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 

ในบทที่ ๒ ผู้วิจัยจะได้เสนอแนวคิดเกี่ยวกับกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา แนวคิด
กระบวนการเผยแผ่ด้วยองค์ประกอบของศาสนา แนวคิดเกี่ยวกับพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานกับการ
เผยแผ่พระพุทธศาสนา และการศึกษาทบทวนเอกสาร แนวคิด ทฤษฎี และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ซึ่งจะ
ได้นําเสนอไปตามลําดับ ดังนี้ 

๒.๑ แนวคิดเกี่ยวกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
แนวคิดท่ัวไปเกี่ยวกับบริบทของคําว่า การเผยแผ่ เป็นการมุ่งศึกษาให้เห็นภาพกว้างๆ ของ

ความหมาย ความสําคัญ องค์ประกอบ ประเภท และประโยชน์ของการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เพ่ือเป็น
พ้ืนฐานในการทําความเข้าใจเกี่ยวกับพัฒนาการของการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสมัยพุทธกาลและ
สมัยหลังพุทธกาล ผู้วิจัยจะได้อธิบายความไปตามลําดับ ดังนี้ 

๒.๑.๑ ความหมายของการเผยแผ่ 

คําว่า การเผยแผ่ ประกอบด้วยคํา ๓ คําคือคําว่า (๑) การ มาจาก กร ธาตุในความทํา 
เขียนเป็นคําภาษาไทยได้ว่า การ เป็นคํานาม แปลว่า การกระทํา ผู้กระทํา มักเข้าสมาสกับคําอ่ืนหรือ
รวมกับคําอ่ืน หมายถึงการกระทํา หรือผู้กระทําการนั้น เช่น กุมภการ ตุลาการ แต่ถ้านําหน้าคํากิริยา
จะกลายเป็นคําลักษณะนาม เช่น การเดิน การนั ่ง๑ เป็นต้น (๒) คําว่า เผย เป็นคํากิร ิยา มี
ความหมายว่า เบิก เปิด ขยาย แย้มออก๒ และคําว่า (๓) แผ่ เป็นคํากิริยา หมายถึง คลี่ ขยาย ทํา
ให้แบนยืดออกไป ทําให้ขยายออกไป ขยายไปให้ เช่น แผ่อาณาเขต แผ่ส่วนบุญ แผ่เมตตา  แผ่
อํานาจ เป็นต้น๓ เมื่อรวมคําทั้ งสามเป็นคําเดียวกันเกิดเป็นคําใหม่ว่า  “การเผยแผ่” จึงได้
ความหมายว่า การทําให้ขยายออกไป ขยายออกไป  

การทําให้ขยายออกไป ขยายออกไป นั้น มีการใช้คําที่สื่อความถึงผู้กระทําด้วย ซึ่งมีคํา
ที่ใช้กันอยู่ ๒ คํา คือคําว่า “เผยแผ่” และ “เผยแพร่” 

                                                 

๑ สมพร  เจริญพงศ์, พจนานุกรมไทย ฉบับพิสดาร, (กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา และสถาบัน
บันลือธรรม, ๒๕๔๔), หน้า ๖๓. 

๒ สมพร  เจริญพงศ์, พจนานุกรมไทย ฉบับพิสดาร, หน้า ๓๓๒. 
๓ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๖๓. 



๙ 

 
พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.๒๕๕๔ ให้ความหมายคําว่า เผยแผ่ เป็นคํากริยา 

หมายถึง ทําให้ขยายออกไป หรือ ขยายออกไป ส่วนคําว่า เผยแพร่ หมายถึง โฆษณาให้แพร่หลาย 
เช่น เผยแพร่ความรู้๔  

พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ ชุด คําวัตร ได้ให้ความหมายคําว่า เผยแผ่ คือ
การทําให้แพร่หลายในลักษณะติดแน่น ซึมซาบ กระจายไป เช่น เผยแผ่ศาสนา เผยแผ่ธรรม องค์การ
เผยแผ่ ส่วนคําว่า เผยแพร่ ใช้ในความหมายว่า ประกาศ โฆษณา ทําให้แพร่หลายในลักษณะกระจาย
ให้เป็นรูปธรรม หรือ ให้สัมผัสทางตา หู เป็นต้น เช่น การเผยแผ่ศาสนาสามารถทําได้หลายวิธี เช่น 
เผยแพร่ไปตามสื่อต่างๆ หรือเผยแพร่ทางสถานีวิทยุ เป็นต้น๕  

คําว่า เผยแพร่ เป็นลักษณะของมิชชันนารี (missionary) ซึ่งผู้ทําการเผยแพร่นั้นมุ่งมั่นจะ
ทําให้ผู้อ่ืนยอมรับในศาสนาของตนๆ เป็นลักษณะแห่งการจงใจให้อีกฝุายหนึ่งหันมานับถือคําสอน
นั้นๆ จะเห็นได้จากการเผยแพร่ของศาสนาที่นับถือพระเจ้าทั้งหลาย ส่วนคําว่า เผยแผ่ หมายถึง การ
ประกาศให้ทราบ หากทราบแล้วสนใจจะเป็นพุทธศาสนิกชน ก็ไม่เป็นที่รังเกียจ การเผยแผ่ เป็นการ
กระทําท่ีมีลักษณะอะลุ่มอล่วย และแสดงถึงความมีใจกว้าง ไม่ผูกมัดผู้อ่ืนด้วยความคิดของตนเองหรือ
ศาสนาของตนเอง ในการเผยแพร่ หรือ เผยแผ่พระพุทธศาสนา ถ้ากระทําโดยคฤหัสถ์นิยมใช้คําว่า 
เผยแพร่ แต่ถ้าเป็นหน้าที่ของพระภิกษุสามเณร หรือ พระสงฆ์ จะใช้คําว่า เผยแผ่ เช่น “พระพุทธศาสนา
แพร่หลายมาจนถึงทุกวันนี้ ก็เพราะพระสาวกได้ช่วยกันเผยแผ่พระพุทธศาสนา ถ้าขาดการเผยแผ่แล้ว 
พระพุทธศาสนาจะไม่แพร่หลายมาจนถึงทุกวันนี้”๖ 

“การเผยแผ่ คือการทําให้หลักธรรมคําสอนของพระพุทธเจ้า แพร่ออกไป แล้วมีการน้อม
นําเอาหลักธรรมคําสั่งสอนของพระพุทธเจ้าไปปฏิบัติ  เพ่ือทําให้เกิดการศึกษาและการพัฒนา
ตนเองไปในทางท่ีถูกที่ควร”๗ 

                                                 

๔ ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.๒๕๕๔, พิมพ์ครั้งที่ ๒, 
(กรุงเทพมหานคร: ราชบัณฑิตยสถาน, ๒๕๕๖), หน้า ๗๘๘. 

๕ พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี  สุรเดโช) ราชบัณฑิต, พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ : 
อธิบายศัพท์และแปลงความหมายที่ชาวพุทธควรรู้, พิมพ์ครั้งที่ ๓, (กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภาและสถาบัน
บันลือธรรม, ๒๕๕๑), หน้า ๖๑๙. 

๖ ปราณสุวีร์  อาวอร่ามรัศมิ์ (๑๐ เมษายน ๒๕๕๓), “หน้าต่างศาสนา : เผยแผ่และเผยแพร่” 
ข่ า ว ส ด , [ อ อ น ไ ล น์ ] , ร า ย วั น  ปี ที่  ๒ ๐  ฉ บั บ ที่  ๗ ๐ ๗ ๒  ห น้ า  ๓ ๑ , แ ห ล่ ง ที่ ม า  : 
http://www.khaosod.co.th/view_news. php?newsid=TUROaWRXUXhOVEV3TURRMU13PT0= [๒๕ 
ธันวาคม ๒๕๕๙]. 

๗ พระเทพปริยัติสุธี (วรวิทย์  คงฺคปญฺโญ), คู่มือพระสังฆาธิการว่าด้วยเรื่องการคณะสงฆ์และ
การพระศาสนา, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๕), หน้า ๑๓๓. 



๑๐ 

 
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ) ได้กล่าวไว้ในเอกสาร “เค้าโครงการเผยแผ่พระพุทธศาสนา” 

ว่า “โดยทั่วไป คําว่า การเผยแผ่ นั้น มักจะเข้าใจกันเสียแต่ว่าเป็นการทําให้ได้ยินได้ฟังโดยเฉพาะ คือ
การเทศนาสั่งสอน นี้นับว่ายังไม่สมบูรณ์ งานเผยแผ่ทํานองนั้นนับรวมเข้าในองค์ปริยัติล้วนๆ  ยังไม่
สามารถจับใจคนผู้จะรับได้เต็มเปี่ยม จักต้องขยายออกไปถึงการเผยแผ่ด้วย การปฏิบัติธรรมและ
ปฏิเวธธรรมด้วย จึงจะครบถ้วน ในที่สุดจะได้หลักแห่งการเผยแผ่ที่สมบูรณ์ ดังนี้ (๑) เผยแผ่ด้วยการ
ให้ได้ยินได้ฟังทุกวิถีทาง (หลักปริยัติธรรม) (๒) เผยแผ่ด้วยการทํา ทําสิ่งที่ดีและทํายากให้เขาดู (หลัก
ปฏิบัติธรรม) และ (๓) เผยแผ่ด้วยการเป็นผู้มีความสุขให้เขาดู (หลักปฏิเวธธรรม)”๘ 

หากจะนิยามความหมายในเชิงพฤตินัยโดยสรุปทั้งหมดแล้ว จะได้ชุดคําใหม่เพ่ือใช้เป็น
คําอธิบายความหมายของ “การเผยแผ่พระพุทธศาสนา” ว่า คือการนําแบบอย่างการดําเนินชีวิตอัน
ประเสริฐที่เรียกว่า พรหมจรรย์๙ ออกไปเผยแผ่หรือกระจายออกไปให้คนอื่นทราบ โดยมุ่งแสดงวิถี
ชีวิตในเชิงพฤตินัยของผู้เผยแผ่เป็นต้นแบบเพ่ือเป็นการสื่อความทั้งเป็นการ “บอกให้รู้ ทําให้ดู อยู่ให้
เห็น ทําให้เป็น เย็นให้สัมผัส”๑๐ จนผู้ทําหน้าที่เผยแผ่เป็นผู้มีคุณสมบัติ “อ่านตัวเองออก บอกตัวเองได้ 
ใช้ตัวเองเป็น และเห็นตัวเองชัด”๑๑ จึงจะทําให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนาได้รับการยอมรับ (สัทธา) 
เกิดความเลื่อมใส (ปสาท) จากพุทธศาสนิกชนที่จะนําไปปฏิบัติในวิถีชีวิตของตนเองต่อไป 

จากการนิยามความหมายของคําว่า การเผยแผ่ ที่ผู้รู้และนักการศาสนาทั้งหลายได้กล่าว
แล้วข้างต้นนั้น ผู้วิจัยสรุปความได้ว่า การเผยแผ่พระพุทธศาสนา คือการแสดงความจริงของชีวิตและ
ความจริงของสรรพสิ่งที่เกี่ยวข้อง ให้พุทธศาสนิกชนและสาธุชนทั้งหลาย เกิดความรู้ ความเข้าใจ เห็น
ความสําคัญ และนําไปปฏิบัติ จนได้รับผลอย่างประจักษ์แจ้งด้วยตนอย่างแพร่หลาย กระจายออกไปสู่
บุคคลอื่นๆ ทั้งแนวลึกและแนวกว้าง ซึ่งเป็นเรื่องที่ต้องอาศัยวิถีชีวิตของผู้ทําหน้าที่ในการเผยแผ่ต้อง
ปฏิบัติให้เห็นเป็นต้นทุนเบื้องต้นจนเป็นตัวอย่างเสียก่อน แล้วค่อยนําผลที่เกิดขึ้นกับตนเองนั้นไป
บอกกล่าว เผยแผ่ ให้กระจายออกไปเพื่อสนับสนุนให้ผู้อ่ืนได้มีวิถีชีวิตอย่างนั้น  

๒.๑.๒ ความส าคัญของการเผยแผ่ 

พระพุทธศาสนา เป็นศาสนาที่กล่าวได้ว่า เป็นผลสืบเนื่องจากการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า 
การตรัสรู้คือการพ้นจากทุกข์ การเผยแผ่จึงเป็นการชี้บอกหนทางที่จะดําเนินไปสู่ทางพ้นทุกข์ เพ่ือให้มี
วิถีชีวิตอันประเสริฐที่เรียกว่า พรหมจรรย์  ตามสติปัญญาของแต่ละบุคคลที่จะพึงเข้าใจได้ เมื่อทรง
ตัดสินพระทัยเผยแผ่อริยสัจธรรมที่พระองค์ตรัสรู้  จึงส่ งผลต่อมนุษยชาติและต่อโลกคือ ๑) 

                                                 
๘ นายแก้ว  ชิดตะขบ, ประวัติความส าคัญของการเผยแผ่พระพุธศาสนา, (กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพ์สํานักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, ๒๕๕๓), หน้า ๑๘-๒๐. 
๙ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๒/๔๐. 
๑๐ พระพุทธยานันทภิกขุ, เคลื่อนไหวไปสู่ความรู้สึกตัวทั่วพร้อม (ภายใน ๗ วัน), พิมพ์ครั้งที่ ๔, 

(กรุงเทพมหานคร: กองทุนเพื่อนสติ, ๒๕๕๓), หน้า ๑๒๑-๑๒๓.  
๑๑ “อ่านตัวให้ออก บอกตัวให้ได้ ใช้ตัวให้เป็น เห็นตัวให้ชัด”, ศาลา ธรรมะ , [ออนไลน์] , 

http://dharmahall.blogspot.com/2012/02/blog-post_631.html [๒๕ ธันวาคม ๒๕๕๙]. 



๑๑ 

 
พระพุทธศาสนาได้ปรากฏขึ้นในโลก และ ๒) การตรัสรู้ของพระพุทธเจ้ามีผลต่อโลก ๓) พระรัตนตรัยได้
ปรากฏขึ้นในโลก และ ๔) ความสงบสันติได้เกิดขึ้นแก่สรรพสัตว์ ซึ่งจะได้อธิบายความไปตามลําดับ 
ดังนี้ 

๑) พระพุทธศาสนาปรากฏขึ้นโนโลก การตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า เป็นภาวะที่เกิดขึ้นจาก
ความปรารถนาของพระองค์ ที่เรียกว่า พุทธปณิธาน หมายถึง ปณิธานของพระพุทธเจ้า ที่ทรงตั้ง
พระทัยว่า จักแสวงหาหนทางพ้นทุกข์ เมื่อพบหนทางนั้นแล้ว ก็จะบอก กล่าว แสดง ชี้แจง หนทางนั้น
แก่สรรพสัตว์ทั้งหลาย เป็นการช่วยเหลือให้สรรพสัตว์ทั้งหลายพ้นไปจากความทุกข์คือความเกิด 
ความแก่ ความเจ็บ และความตาย เป็นต้น ซึ่งถ้าไม่มีพุทธปณิธานนั้น ก็เท่ากับว่าโลกนี้ก็จักไม่มี
พระพุทธศาสนาปรากฏขึ้น หรือไม่มีพระพุทธเจ้ามาตรัสรู้เช่นกัน จะส่งผลให้สรรพสัตว์ตกอยู่ในความ
มืดบอด มีวิถีชีวิตอย่างทุกข์ทรมาน แต่โลกปัจจุบันนี้ที่มีภาวะความสงบ ความสันติอยู่ในระดับหนึ่งได้
นั้น ก็เพราะมีพระพุทธเจ้ามาตรัสรู้ และได้เผยแผ่อริยสัจที่ทรงตรัสรู้นั้นแก่สรรพสัตว์ทั้งหลาย ด้วย
อานุภาพแห่งธรรมอันเป็นคําสั่งและคําสอนของพระพุทธเจ้านั้น จึงทําให้สรรพสัตว์ มีความเห็น
ถูกต้อง ละอายต่อความชั่ว เกรงกลัวบาป และปรารถนาบุญ มีกตัญญูกตเวที ประพฤติตนอยู่บนทางแห่ง
ความดี เป็นต้น ธรรมะคือความจริงของสรรพสิ่งจึงได้ช่วยเกื้อกูลให้โลกร่มเย็น เพราะมีพระพุทธศาสนา
ปรากฏขึ้นในโลกนั่นเอง 

๒) ความจริงที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้มีผลต่อโลก ความจริงที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้นั้น แม้มี
จํานวนมากอย่างไรก็ตาม เป็นสิ่งที่มีประโยชน์ต่อมวลมนุษยชาติและสรรพสัตว์อย่างมากมายขนาด
ไหนก็ตาม หากพระพุทธเจ้าไม่ได้เผยแผ่สิ่งที่ตรัสรู้ กล่าวคือพระพุทธองค์ไม่ได้ทรงขยายผลในความ
จริงสิ่งที่พระพุทธองค์ตรัสรู้ อันเป็นหนทางที่ยังสรรพสัตว์ทั้งหลายให้เดินออกจากทุกข์แล้ว การตรัสรู้
หรือความจริงนั้นก็ไม่ได้เกิดประโยชน์เกื้อกูล ไม่ได้เป็นความสุขต่อชนเป็นอันมากแต่อย่างใด แต่เมื่อ
พระพุทธเจ้าได้ตัดสินพระทัยในการเผยแผ่สิ่งที่พระองค์ตรัสรู้ให้แก่สรรพสัตว์รู้ตามได้แล้ว การตรัสรู้
จึงเกิดประโยชน์ต่อสรรพสัตว์ และการเผยแผ่ของพระสงฆ์ผู้เป็นพุทธสาวกในสมัยพุทธกาล รวมถึง
การเผยแผ่ของพุทธบริษัท การตรัสรู้ของพระพุทธเจ้าจึงมีผลต่อโลกมาแล้วกว่า ๒๖๐๐ ปี 

๓) พระรัตนตรัยได้ปรากฏขึ้นในโลก จากการที่พระพุทธเจ้าได้ทําหน้าที่ของความเป็น
พระพุทธเจ้า คือการเผยแผ่อริยสัจธรรม อันเป็นความจริงอันประเสริฐโดยการขยายความเป็นอเนก
ปริยายด้วยการบอก กล่าว แสดง ชี้แจง แก่ปัญจวัคคีย์เป็นเบื้องต้น และพระอริยสงฆ์สาวกทั้งหลาย
ตามลําดับ จึงทําให้พระรัตนตรัย คือ พระพุทธ (พระพุทธเจ้า) พระธรรม (อริยสัจ หรือ คําสั่งสอนของ
พระพุทธเจ้า) และพระสงฆ์ (พระอริยสงฆ์สาวก รวมถึงสมมติสงฆ์ผู้กําลังพัฒนาตนโดยปฏิบัติตามพระ
ธรรมที่พระพุทธเจ้าสั่งสอนในปัจจุบันด้วย) จึงทําให้พระรัตนตรัยปรากฏขึ้นตั้งแต่บัดนั้น แล้วพระสงฆ์
สาวกได้ช่วยกันทําหน้าที่เผยแผ่คําสั่งสอนของพระพุทธเจ้าต่อๆ กันมาในหมู่พุทธบริษัท จากคน
กลุ่มหนึ่งไปสู่คนอีกกลุ่มหนึ่ง จากคนรุ่นหนึ่งไปสู่คนอีกรุ่นหนึ่ง ได้มีการสืบทอดมาตั้งแต่หลังจากการ
ตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า นับว่ามีความสําคัญอย่างยิ่งต่อมวลมนุษยชาติ เพราะเป็นจุดปฐมอุบัติแห่ง



๑๒ 

 
พระพุทธศาสนาที่อุบัติขึ้นในโลกทั้ง ๓ หรือไตรโลก ได้แก่ มนุษยโลก เทวโลก และพรหมโลก๑๒ 
โดยประดิษฐานได้อย่างมั่นคงดํารงประโยชน์เกื้อกูล ก่อให้เกิดสันติสุขแก่จิตวิญญาณของมวลมนุษย์
และสรรพสัตว์นับประมาณมิได้ ก็ด้วยพระมหากรุณาธิคุณของพระพุทธเจ้าที่ทรงตัดสินพระทัยในการ
เผยแผ่อริยสัจธรรมที่ทรงตรัสรู้แล้วเสด็จจาริกโปรดประทานพุทธธรรม บําเพ็ญพุทธกิจจนเกิดพุทธจริยา
อันยิ่งใหญ่ตลอด ๔๕ พรรษา พระพุทธศาสนาจึงเจริญรุ่งเรืองเป็นหลักนําสัมมาทิฐิและสัมมาปฏิบัติมา
สู่ปวงชนจากพุทธกาลจนกระทั่งบ่อเกิดแห่งอารยธรรมอันสูงส่งของโลก เป็นรากฐานแห่งคุณธรรม
จริยธรรมที่ดีเยี่ยมของสังคมโลกในปัจจุบัน 

๔) ความสันติสุขได้ปรากฏแก่สรรพสัตว์ อริยสัจที่พระพุทธเจ้าได้ขยายความออกไปเพ่ือ
บอก กล่าว แสดง ชี้แจง หนทางไปสู่สันติสุขอันเป็นมรรควิถีการปฏิบัติเพ่ือการพ้นทุกข์แก่มนุษยชาติ
และสรรพสัตว์ทั้งหลายที่เรียกว่า ศีลธรรม คุณธรรม และจริยธรรมนั้น เป็นวิธีการออกจากทุกข์ 
โดยเฉพาะปัญหาของชีวิตมนุษย์ หากผู้ใดปฏิบัติตามบุคคลผู้นั้นก็สามารถก้าวพ้นไปจากทุกข์คือ
ปัญหาต่างๆ ในวิถีชีวิตได้ และเมื่ออริยสัจคือความจริงได้ขยายตัวออกไปตามปัจเจกบุคคลที่อยู่ใน
สังคมแล้ว ก็จะส่งผลทําให้สังคมได้เกิดสันติสุขตามความปรารถนาของตน และการอยู่ร่วมกันของ
สรรพสัตว์ทั้งหลายอย่างสันติสุข  

สรุปความได้ว่า พระพุทธศาสนาที่เจริญรุ่งเรืองมั่นคงอยู่ได้และสืบต่อกันมาตามลําดับนั้น
เป็นเพราะการเผยแผ่ กล่าวคือการประกาศ การเปิดเผยอริยสัจธรรม อันเป็นความจริงอันประเสริฐ 
เพ่ือให้ผู้รับฟังหรือสงฆ์สาวกเกิดกระบวนการศึกษาและปฏิบัติตามคําสอนของพระองค์ ทรงถ่ายทอด
ด้วยการจัดการความรู้ (Knowledge Management) เป็นองค์ความรู้ที่เรียกว่า หลักไตรสิกขา 
เพื่อให้ผู้ฟังเข้าถึงหลักความจริงนั้นๆ อันจักทําให้เกิดผลคือความพ้นไปจากวัฏฏสงสารได้ใน
ที่สุด ตราบใดที่พุทธบริษัทมีพระสงฆ์ผู้พัฒนาตนจนเป็นพุทธสาวกแล้ว ได้ขวนขวาย มุ่งมั่น เพ่ือทํา
หน้าที่ประกาศ เผยแผ่ หลักพุทธธรรมให้ขจรขจายไปทั่วทุกอนุภูมิภาคของโลกก็เป็นอันมั่นใจได้ว่า 
พระพุทธศาสนาจะดํารงสันติภาพก่อให้เกิดสันติสุขแก่มวลมนุษยชาติอยู่ตราบนั้น 

๒.๑.๓ องค์ประกอบของการเผยแผ่ 

การเผยแผ่พุทธธรรมในครั้งพุทธกาล พระพุทธเจ้าทรงใช้วิธีการเผยแผ่แบบประยุกต์
เข้ากับสภาพแวดล้อมทางภูมิศาสตร์ ประวัติศาสตร์ทางสังคม จารีต ประเพณี ในแต่ละท้องถิ่นที่มี
ความแตกต่างกัน ทรงใช้อุบายในการเลือกบุคคล รอจังหวะหรือโอกาส การสอนของพระพุทธเจ้า
ในแต่ละครั้ง จะมีคุณลักษณะซึ่งเรียกได้ว่า เป็นลีลาการสอน ๔ รูปแบบ คือ สันทัสสนา สมาทปนา 
สัมปหังสนา และสมุตเตชนา๑๓ พระพุทธเจ้าทรงมีพระสงฆ์สาวกเป็นกําลังหลักในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ทําให้พระพุทธศาสนาแพร่หลายออกไปทั่วชมพูทวีปและเจริญรุ่งเรืองมั่นคง สืบเนื่อง

                                                 
๑๒ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๐/๑๖. 
๑๓ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๒๒/๑๕, วิ.มหา. (ไทย) ๒/๕๑๕/๓๙ วิ.ภิกฺขุนี. (ไทย) ๓/๗๘๓/

๑๑๘, วิ.ม. (ไทย) ๔/๒๙,๓๗, วิ.ม. (ไทย) ๕/๓๔๙/๒๑๙, ที.ส.ี (ไทย) ๙/๓๒๒/๑๒๔.  



๑๓ 

 
จนถึงยุคสมัยปัจจุบัน๑๔ พระสงฆ์จึงเป็นองค์ประกอบที่สําคัญในการธํารงรักษาพระพุทธศาสนาโดย
การสืบทอดพระธรรมวินัยของคณะสงฆ์ เป็นต้นแบบของการประพฤติปฏิบัติ  และการอบรมปลูกฝัง
คุณธรรมจริยธรรมแก่พุทธศาสนิกชนทั่วไป ปัจจัยต่างๆ ที่ขับเคลื่อนให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ดําเนินไปได้  

เพ่ือให้ง่ายต่อการทําความเข้าใจและการศึกษา ผู้วิจัยจะเทียบเคียงกับองค์ประกอบของการ
สื่อสาร หรือ การประชาสัมพันธ์ ซึ่งประกอบด้วย “ผู้ส่งสาร (Source/Sender) ข่าวสาร (Message) 
ช่องทางหรือสื่อ (Channel) และมีผู้รับสาร (Receiver)”๑๕ ซึ่งองค์ประกอบสําคัญของการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา หากมองตามองค์ประกอบของการสื่อสาร ก็จะมีส่วนสําคัญอยู่ ๔ ประการคือ ๑) 
ศาสนธรรม ๒) ศาสนบุคคล ๓) ศาสนสถาน และ ๓) ศาสนพิธี ซึ่งจะได้อธิบายความไปตามลําดับ 
ดังนี้ 

๑) ศาสนธรรม (Dhamma) หมายถึง หลักธรรมอันเป็นคําสั่งและคําสอนของพระพุทธเจ้า 
กล่าวคือความจริงที่พระพุทธองค์ตรัสออกมาจากอริยสัจ ๔ ประการ ได้แก่ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ และ
มรรค แล้วขยายความออกไปเป็นหัวข้อธรรมต่างๆ อีกจํานวนมาก เพ่ือเป็นแนวทางในการปฏิบัติกาย 
วาจา จิตใจให้เข้าถึงหรือสอดคล้องกับความจริงที่ทรงตรัสรู้ (แต่ก่อนที่พระพุทธเจ้าจะเสด็จดับขันธ-
ปรินิพพานนั้น พระองค์ทรงให้ยกศาสนธรรมกล่าวคือคําสั่งสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหลายนั้น ขึ้นเป็น
ศาสดาแทนพระพุทธเจ้า๑๖ แต่พุทธพจน์ทั้งหลายที่ทรงแสดงผ่านการตรัสเป็นพุทธพจน์ที่เป็นพระธรรม
เทศนาในช่วงเวลาต่างๆ ตลอดสมัยพุทธกาลแล้วพระสาวกได้จดจําเอาไว้แล้วร้อยเรียงปรากฏใน
พระสูตรต่างๆ ที่สืบทอดกันต่อมาจนถึงปัจจุบัน ถือเป็นหน้าที่ที่พุทธศาสนิกชนทุกคนต้องศึกษาให้
เข้าใจ แล้วนํามาปฏิบัติด้วยการประยุกต์ใช้ในวิถีชีวิตเพ่ือทําหน้าที่ของตนให้ถูกต้องชอบธรรมตามหลัก
พระพุทธศาสนา มีวิถีชีวิตที่เป็นการเผยแผ่ชีวิตที่ดีงาม เป็นที่ประจักษ์ต่อสาธารณชนในฐานะที่ตนเป็น
พุทธบริษัท ตามสถานะและบทบาทหน้าที่ของตนๆ ได้เป็นอย่างดี การปฏิบัติตามหลักคําสอนของ
พระพุทธเจ้า จะทําให้ผู้นําหลักธรรมไปปฏิบัติในวิถีชีวิตนั้นๆ ได้รับผลอย่างใดอย่างหนึ่งเสมอ ซึ่งผล
นั้นย่อมประจักษ์ต่อผู้นั้น ทําให้เกิดความรู้ในส่วนที่บัญญัติที่เรียกว่า “ปริยัติ” เกิดความเข้าใจในส่วน
ที่บัญญัติเรียกว่า “ปฏิบัติ” และได้สัมผัสผลในส่วนที่เรียกว่า “ปฏิเวธ” บัญญัติทั้ง ๓ นั้น ถือเป็น
พ้ืนฐานสําคัญของพุทธบริษัทที่ทุกคนจะต้องทําให้ประจักษ์กับตนจึงจะเกิดผลคือความเชื่อ (ศรัทธา) และ
ความเลื่อมใส (ปสาทะ) มีสติปัญญาเห็นคุณค่าพระพุทธศาสนาและคุณค่าชีวิตของตนเองอย่างแท้จริง 

                                                 
๑๔ บรรจบ  บรรณรุจิ, อสีติมหาสาวก, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร: กองทุนศึกษาพุทธสถาน, 

๒๕๓๙), หน้า ๑๑.  
๑๕ สมาน  งามสนิท, องค์ประกอบของการสื่อสารที่พึงประสงค์ตามแนวแห่งพุทธะ, (กรุงเทพมหานคร: 

บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๒), เอกสารประกอบ, หน้า ๙. อ้างใน 
พระมหาบุญเลิศ  ธมฺมทสฺสี, “ศึกษาวิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระราชวิทยาคม (หลวงพ่อคูณ  ปริสุทฺโธ)”, 
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๓), หน้า ๖๑. 

๑๖ คําสั่งสอนของพระพุทธเจ้าทั้ง ๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ ล้วนแต่เป็นการขยายความออกไปจาก
อริยสัจ ๔ ทั้งสิ้น-ผู้วิจัย. 



๑๔ 

 
แล้วสามารถเปลี่ยนแปลงตนเองให้กลายเป็นบุคคลผู้ที่เห็นคุณค่าของธรรมะคือการเสียสละตน
เพ่ือไปทําหน้าที่ในการเผยแผ่หลักคําสอนของพระพุทธเจ้า อันเป็นหน้าที่ที่สูงส่งและมีคุณค่าสูงสุดของ
ความเป็นพุทธบริษัทเพราะได้สืบทอดไว้ซึ่งสิ่งที่จักเป็นประโยชน์ต่อสรรพสัตว์ทั้งหลาย 

๒) ศาสนบุคคล (Religious People; Sangha) หมายถึง บุคคลผู้ปฏิบัติตามหลักศาสนา
ในที่นี้หมายถึงพุทธบริษัท ๔ ได้แก่ ภิกษุ ภิกษุณี สามเณร สามเณรี อุบาสก และอุบาสิกา  
รวมถึงพุทธศาสนิกชนทุกคน ซึ่งบุคคลเหล่านี้ต่างมีบทบาทและมีหน้าที่เฉพาะของตนแตกต่างกัน
ไปตามสถานะ แต่ในฐานะความเป็นพุทธศาสนิกชนร่วมกัน ย่อมมีหน้าที่ที่จะต้องทําการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาเหมือนกัน เพื่อสืบทอดวิถีพุทธที่ดีงามให้ดํารงอยู่และให้ขยายออกไปจากบุคคล
หนึ่งไปยังอีกบุคคลหนึ่ง จากรุ่นหนึ่งไปสู่อีกรุ่นหนึ่ง สืบต่อกันไปอย่างไม่สิ้นสุด แต่ด้วยสถานะและ
บทบาทที่แตกต่างกันย่อมมีหน้าที่ในการเผยแผ่มากหรือน้อยและเข้มข้นหรือเจือจางแตกต่างกัน
อย่างไรนั้น ขึ้นอยู่กับความรับผิดชอบของแต่ละบุคคลที่ได้รับการศึกษาเรียนรู้หลักธรรมอันเป็นองค์
ความรู้ที่ใช้พัฒนาตน ซึ่งเป็นพุทธวิธีในการบริหารกาย บริหารจิต และเจริญสติปัญญาของตนให้
เข้าถึงความเป็นพุทธะที่แตกต่างกัน ซึ่งเมื่อศาสนบุคคลได้ศึกษาเรียนรู้ศาสนธรรมจนได้รับองค์ความรู้ 
แล้วนําไปปฏิบัติในวิถีชีวิตจนบังเกิดผลเป็นความอยู่เย็นด้วยศีลและการเป็นสุขด้วยธรรมแล้วไซร้ ศาสน
บุคคลนั้นๆ ย่อมจะได้รับการยอมรับศรัทธาเป็นอย่างดี โดยศาสนบุคคลที่ผู้ภิกษุและภิกษุณีบริษัท 
ควรมีคุณสมบัติของการเป็นนักเผยแผ่ ๒ ประการคือ (๑) คุณสมบัติภายนอก และ (๒) คุณสมบัติ
ภายใน ที่ทําให้ผู้ฟังเกิดศรัทธาและยอมปฏิบัติตามในคําสอนอย่างน่าอัศจรรย์ ดังนี้  

(๑) คุณสมบัติภายนอก ได้แก่ ด้านบุคลิกภาพ หมายถึง รูปร่างหน้าตา การแสดงออก
ทางการเคลื่อนไหว เป็นมารยาทที่งดงาม สังคมยอมรับ มีความเป็นเสน่ห์ มีท่าทีสง่าผ่าเผย องอาจ 
สงบเยือกเย็น จึงเป็นเหตุให้ผู้ฟังเกิดศรัทธายิ่งขึ้น ดังคําสรรเสริญของพราหมณ์ในพรหมายุสูตรว่า 
“ชนทั้งหลายที่ท่านพระสมณโคดม ทรงชี้แจงให้เห็นแจ้ง สมาทานให้อาจหาญ ให้ร่าเริงด้วยธรรมีกถา
แล้ว เมื่อลุกไปจากที่นั่งแล้วก็ยังเหลียวหลังกลับมามอง ด้วยไม่อยากจะละจากไป”๑๗ 

(๒) คุณสมบัติภายใน เป็นคุณธรรมที่ผู้เผยแผ่พึงปฏิบัติ และเพ่ือให้เกิดความรู้ ความ
เข้าใจในหลักพุทธธรรม เพ่ือจะได้สอนให้ถูกประเด็นทั้งภาคทฤษฎี (พระปริยัติสัทธรรม) และ
ภาคปฏิบัติ (ปฏิบัติสัทธรรม) โดยมีจุดมุ่งหมาย คือปฏิเวธสัทธรรม ได้แก่ ความสุข ความเจริญต่อผู้ฟัง
เป็นที่ตั้ง และมีจิตประกอบด้วยเมตตาเป็นหลัก ด้วยคุณธรรมบุคคลผู้จะเผยแผ่หรือประกาศหลักพุทธ
ธรรมในพระพุทธศาสนาได้ดีนั้น พึงตั้งอยู่ในคุณสมบัติที่เกื้อกูลต่อชาวโลกหลายประการ  เพ่ือยัง
ศรัทธาความเลื่อมใสและให้การเผยแผ่มีประสิทธิภาพสูงสุด โดยมีปณิธานในการแสดงธรรมต่อผู้ฟัง
ด้วยเมตตาจิตหวังอนุเคราะห์ไม่ใช่เพื่อหวังลาภสักการะ๑๘ มีปฏิสัมภิทา ความเข้าใจ ปัญญาที่แตกฉาน
ในอรรถ ((เนื้อหาสาระ) เข้าใจในธรรม (อธิบายย่อหรือพิสดารได้) เข้าใจในหลักนิรุกติ (การช่ําชองใน

                                                 
๑๗ ม.ม. (ไทย) ๑๓/๓๘๗/๔๗๘-๔๗๙.  
๑๘ องฺ.ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/๑๕๙/๒๖๓.  



๑๕ 

 
ภาษา) และเข้าใจในหลักปฏิภาณ คือ ไหวพริบในการแก้ปัญหาเฉพาะหน้า๑๙ มีความเป็นพหูสูต๒๐

 

และ การรู้จักแสดงธรรมไปตามข้ันตอน มีความเป็นกัลยาณมิตร๒๑  

พระธรรมโมลี (ทองอยู่ ญาณวิสุทฺโธ) ให้ความคิดเห็นเกี่ยวกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาว่า 
“การเผยแผ่จะทําให้ดีได้ต้องได้รับการศึกษามีความรู้ความสามารถ จะเผยแผ่วิชาใดก็ต้องเรียนรู้ทุก
วิชา พระพุทธเจ้าก็เป็นนักเผยแผ่เราก็เจริญรอยตามพระองค์อย่างที่พระองค์เผยแผ่ ในวันมาฆบูชา
พระองค์ก็ได้ประกาศโอวาทปาติโมกข์ การแนะนํากับพระภิกษุสงฆ์ที่จะเป็นนักเผยแผ่ที่ดีคือ อย่าทํา
ร้ายเขา อย่าพูดส่อเสียด ใส่ร้ายปูายสี ต้องเป็นคนง่ายๆ รู้จักประมาณในโภชนะ หาที่สงบนั่ง
พิจารณาธรรม อุดมการณ์ก็คือให้ได้บรรลุพระนิพพานบรรเทาหรือทําลายกําจัดกิเลสให้หมด 
พระพุทธเจ้าครั้งส่งพระสงฆ์ ๖๐ รูปไปเผยแผ่ก็ได้ประกาศพรหมจรรย์ในเบื้องต้นเพ่ือประโยชน์และ
ความสุขแก่ชนหมู่มากทั้งมนุษย์และเทวดา จุดประสงค์ของพระองค์คือชนหมู่มาก วัตถุประสงค์ก็คือ
ความสุขเกื้อกูล เพราะฉะนั้น เปูาของพระองค์คือชนหมู่ใหญ่ คุณสมบัติของพระธรรมทูตต้องมี
ความอดทน อย่าไปทําร้ายใคร อย่าไปกล่าวร้ายใคร คนที่เบียดเบียนจะเป็นสมณะได้ไง ต้องรู้จัก
สํารวมในการเผยแผ่ นั่งก็เป็นการเผยแผ่ เดินก็เป็นการเผยแผ่”๒๒ 

๓) ศาสนสถาน (Religious Place; Temple) หมายถึง พุทธศาสนสถาน คือสถานที่ 
หรือ สิ่งก่อสร้าง ซึ่งสร้างขึ้นเพ่ือใช้ในกิจการ หรือ เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา ได้แก่ สํานักสงฆ์ วัด
วาอาราม โบสถ์ วิหาร เจดีย์ และสถูป เป็นต้น เป็นสถานที่ใช้ประกอบพิธีทางศาสนา เป็นที่พํานักของ
พระภิกษุ และเป็นอนุสรณ์ให้ระลึกถึงคุณพระรัตนตรัย ซึ่งพุทธศาสนิกชนนิยมไปกราบไหว้บูชา และ
ร่วมกิจกรรมต่างๆ๒๓ วัดในพระพุทธศาสนามีมาแต่สมัยพุทธกาล เมื่อพระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้และมี
ประสงค์จะแสดงพระธรรมโปรดพระเจ้าพิมพิสาร จึงได้เสด็จไปยังกรุงราชคฤห์เมืองหลวงแห่งแคว้น
มคธพร้อมด้วยพระสงฆ์สาวก ในครั้งนั้น พระเจ้าพิมพิสารได้ถวายพระราชอุทยานเวฬุวันให้เป็น
พระอารามที่ประทับของพระพุทธเจ้าและพระสงฆ์สาวก เรียกชื่อว่า เวฬุวนาราม วัดเวฬุวนารามจึง
เป็นวัดแห่งแรกในพระพุทธศาสนา วัดในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจ้าและพระสงฆ์สาวกจะประทับ

                                                 
๑๙ องฺ.จตุกฺก. (ไทย) ๒๑/๑๗๒/๒๕๒-๒๕๓.  
๒๐ องฺ.ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/๘๗/๑๕๕. 
๒๑ องฺ.สตฺตก. (ไทย) ๒๓/๓๗/๕๗. คุณสมบัติของผู้ที่เป็นกัลยาณมิตร หรือองค์คุณของความเป็น

กัลยาณมิตร ๗ ประการ ได้แก่ (๑) เป็นที่รักเป็นท่ีพอใจ (๒) เป็นที่เคารพ (๓) เป็นที่ยกย่อง (๔) เป็นนักพูด (๕) เป็น
ผู้อดทนต่อถ้อยคํา (๖) เป็นผู้พูดถ้อยคําลึกซึ้งได้ (๗) ไม่ชักนําในอฐานะ.  

๒๒ บทสัมภาษณ์ พระธรรมโมลี (ทองอยู่  ญาณวิสุทฺโธ), เจ้าอาวาสวัดศาลาลอย เจ้าคณะจังหวัดสุรินทร์, 
๑ พฤศจิกายน ๒๕๕๔. อ้างใน พระครูโอภาสธรรมพิทักษ์ (เสียม เตชธมฺโม/เงางาม), “ศึกษาหลักและวิธีการ
เผยแผ่ธรรมของพระธรรมโมลี (ทองอยู่ ญาณวิสุทฺโธ)”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต (บัณฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๔), หน้า ๖๖. 

๒๓ พุทธศาสนสถาน, [ออนไลน์], แหล่งที่มา.http://www.th.wikipedia.org/wiki [๒๑ สิงหาคม 
๒๕๕๙]. 



๑๖ 

 
อาศัยอยู่เพียงชั่วคราว เมื่อเสด็จจาริกไปสั่งสอนในที่อ่ืน พระอารามก็จะว่างไม่มีพระสงฆ์อยู่ประจํา 
ต่อมาเม่ือพระพุทธเจ้าเสด็จดับขันธปรินิพพานแล้ว จึงได้มีวัดที่มีพระสงฆ์อยู่ประจํา  

สมเด็จกรมพระยาดํารงราชานุภาพ ได้ทรงอธิบายไว้ว่า “น่าจะมีมูลเหตุมาจากการที่
พุทธสาวกที่รําลึกถึงพระพุทธองค์ แล้วพากันไปสักการะสังเวชนียสถานแห่งใดแห่งหนึ่ง จึงเกิดเป็น
ตําบลที่สมาคมของพวกพุทธบริษัททั้งพระและคฤหัสถ์ มีผู้ศรัทธาสร้างที่อยู่อาศัยถวายพระสงฆ์ และ
มีพระสงฆ์ที่สมัครใจอยู่ประจําทําการบํารุงรักษาสังเวชนียสถานเพ่ือการกุศล จึงเกิดมีวัดที่มีพระสงฆ์
อยู่ประจําขึ้น”๒๔  

"พุทธสถานที่สําคัญ ๘ แห่งในสมัยพุทธกาล"๒๕ ได้แก่ ๑) ลุมพินีวัน สถานที่ประสูติใน
ประเทศเนปาล ๒) เมืองเวสาลี เมืองที่ภิกษุสงฆ์เกิดขึ้นครั้งแรก และเป็นสถานที่ทําสังคายนาครั้งที่ ๒ 
ในประเทศอินเดีย ๓) เมืองราชคฤห์ ทรงประดิษฐานพระพุทธศาสนาเป็นครั้งแรก ๔) พุทธคยา 
สถานที่ตรัสรู้ และทรงเสวยวิมุตติสุขเป็นเวลา ๗ สัปดาห์แรกหลังทรงตรัสรู้ ๕) เมืองพาราณสี ทรง
แสดงปฐมเทศนาโปรดปัญจวัคคีย์ เมืองที่กําเนิดพระรัตนตรัยคือ พระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ์ 
ครบถ้วนสมบูรณ์ ๖) เมืองกุสินารา เมืองที่เสด็จดับขันธปรินิพพาน ๗) เมืองสาวัตถี เมืองที่ทรง
ประทับจําพรรษานานที่สุดถึง ๒๔ พรรษา พระธรรมส่วนใหญ่ทรงแสดงที่วิหารในเมืองแห่งนี้  และ ๘) 
เมืองสังกัสสะ เมืองที่เสด็จลงจากสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ หลังจากที่ทรงแสดงพระอภิธรรมโปรดพระพุทธ
มารดาแล้ว 

๔) ศาสนพิธี (Ordinances) หมายถึง พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาที่ชักนําให้
ผู้เข้าร่วมพิธีทั้งหลายได้เรียนรู้ความหมายของเครื่องสักการบูชา อันประกอบด้วยโต๊ะหมู่บูชา 
พระพุทธรูป ดอกไม้ ธูป เทียน คํากล่าวบูชาพระรัตนตรัย การสมาทานศีล การกราบ การไหว้ 
และรวมถึงพิธีกรรม พิธีการอ่ืนๆ ของศาสนพิธี เพื่อให้เกิดความอ่อนน้อม ถ่อมตนอันเป็นการละลาย
ตัวตน ความเห็นแก่ตัวจนเข้าใจ ศาสนธรรม คําว่า พิธีการ ก็หมายถึง วิธีการที่พุทธศาสนิกชนจะ
ประยุกต์ไปเป็นวิธีการดําเนินชีวิตที่มีพระพุทธเจ้าเป็นต้นแบบ เป็นเปูาหมายที่พุทธบริษัททั้งหลาย
ต้องดําเนินไปให้ถึงเปูาหมายนั้น โดยเป็นวิถีชีวิตที่เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ สมัครสมานสามัคคี ช่วยเหลือ
เกื้อกูล พ่ึงพาอาศัยซึ่งกันและกันอย่างมีความสุขกาย สุขใจ ไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อ่ืนที่เรียกว่า  
“ชีวิตวิถีพุทธตามหลักการของพระพุทธศาสนา”๒๖ 

องค์ประกอบของการเผยแผ่ทั้ง ๔ ประการ สามารถเทียบเคียงได้กับองค์ประกอบของ
การสื่อสาร คือศาสนบุคคลเทียบเคียงได้กับผู้ส่งสาร, ศาสนธรรมเทียบเคียงได้กับข่าวสาร, ศาสน

                                                 
๒๔ ประวัติการสร้างวัดในพระพุทธศาสนา. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : http://www.dra.go.th/ module/ 

attach_media/sheet6620090520102519.pdf [๒๑ สิงหาคม ๒๕๕๙]. 
๒๕ พุทธสถานที่ส าคัญ ๘ แห่งในสมัยพุทธกาล, [ออนไลน์], แหล่งที่มา : http://www.dhammathai. 

org/ buddha/g45.php [๒๑ สิงหาคม ๒๕๕๙]. 
๒๖ ชีวิตวิถีพุทธ คือวิถีท่ีดําเนินตาม อุดมการณ์ ๔, หลักการ ๓ และ วิธีการ ๖ ที่ปรากฏในคําสอนของ

พระพุทธเจ้าทั้งหลายในพระพุทธศาสนา ดูรายละเอียดใน ที.ม. (ไทย) ๑๐/๙๐/๕๐-๕๑. 



๑๗ 

 
สถานเทียบเคียงได้กับผู้รับสารในศาสนสถาน หรือสถานที่ต่างๆ ที่ใช้ในการปฏิบัติธรรมของผู้เผยแผ่
ธรรม และศาสนพิธีเทียบเคียงได้กับช่องทางหรือสื่อในการส่งสาร โดยการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเมื่อ
มองไปที่ผลสําเร็จแล้ว วิธีการที่ทําให้บรรลุสําเร็จตามเปูาประสงค์ได้นั้น องค์ประกอบทั้ง ๔ ต้อง
ประสานการทํางานร่วมกัน หากขาดองค์ประกอบอย่างหนึ่งอย่างใดแล้ว ย่อมไม่สามารถบรรลุผลตาม
เปูาประสงค์ได้ เพื่อให้มองเห็นภาพได้ชัดเจนยิ่งขึ้น ผู้วิจัยขอยกตัวอย่างการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเชิง
บูรณาการในสมัยพุทธกาล พอสังเขปดังนี้  

๑) พระอัสสช ิเป็นพระสาวกรูปหนึ่งที่ผู้คนเห็นแล้วเกิดความพอใจ เลื่อมใสศรัทธา มีเรื่อง
เล่าว่า พระอัสสชิ เป็นพระที่เรียบร้อย มีกิริยาที่ก้าวไป ถอยกลับ แลดู เหลียวดู คู้เข้า เหยียดออก น่า
เลื่อมใส มีจักษุทอดลง ถึงพร้อมด้วยอิริยาบถ เวลาเดินแต่ละย่างก้าวดูเรียบร้อย อุปติสสะ คือ พระสารี
บุตร เห็นกิริยาอาการของพระอัสสชิเท่านั้น ก็เกิดความศรัทธา อยากเข้าไปหาร่วมสนทนาด้วย๒๗  

๒) พระมหากัสสปเถระ เป็นแบบอย่างของผู้สันโดษ ผู้มีความเป็นอยู่อย่างเรียบง่าย 
ความเป็นผู้คงแก่เรียน ท่านบวชเมื่ออายุมาก แต่ก็ไม่ทอดธุระในพระศาสนา มุ่งประพฤติปฏิบัติจนเกิด
ความสมบูรณ์ในไตรสิกขา ไปถึงจุดหมาย คือ พระอรหัตผล เป็นผู้แตกฉานในองค์ธรรม อบรมสั่งสอน
ภิกษุทั้งทางตรงและทางอ้อม จนเป็นที่เคารพของหมู่ภิกษุ ท่านเป็นแบบอย่างของผู้ประพฤติดีปฏิบัติ
ชอบจนเป็นที่เคารพยําเกรงของเพ่ือนภิกษุ ถือเป็นการสั่งสอนด้วยการปฏิบัติ ซึ่งมีผลมากกว่าการพูด
อบรมสั่งสอน ท่านได้รับมอบหมายให้เป็นประธานทําสังคายนาพระธรรมวินัยครั้งแรกในปีพุทธ
ปรินิพพาน อันเป็นการรักษาหลักการและข้อปฏิบัติที่ถูกต้อง ใช้เป็นแนวทางการศึกษาและปฏิบัติจน
เป็นต้นแบบของพระพุทธศาสนาเถรวาทสืบมาจนถึงปัจจุบัน๒๘  

๓) พระสารีบุตร ในด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ท่านมีวิธีเผยแผ่ในลักษณะให้คําแนะนํา 
ปรึกษา สนทนา ตอบปัญหาข้อข้องใจ และการแสดงธรรม เมื่อได้ฟังจากพระบรมศาสดาแล้วนําไป
ถ่ายทอดแก่ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสกอุบาสิกา และบุคคลทั่วไปให้เข้าใจหลักธรรม อันลึกซึ้งด้วยวิธีการ
บรรยาย อธิบาย ขยายความ เปรียบเทียบ และตอบปัญหาธรรม เป็นต้น จนเป็นที่ไว้วางพระทัยของ
พระพุทธเจ้า ทําให้บุคคลทั่วไปศรัทธาเลื่อมใสแล้วหันมานับถือพระพุทธศาสนากันอย่างแพร่หลาย มี
บางส่วนเท่านั้นที่มิได้หันมานับถือพระพุทธศาสนา เพราะยึดติดอยู่กับลัทธิเดิมอย่างแรงกล้า ถึง
กระนั้นก็ตาม ก็ได้นับถือในตัวท่านอยู่ก็มีซึ่งเท่ากับได้สร้างความเข้าใจอันดีระหว่างกลุ่มความเชื่อต่างๆ 
นับเป็นตัวอย่างการประกอบศาสนกิจดําเนินชีวิตและเผยแผ่พระพุทธศาสนาในปัจจุบันได้เป็นอย่างดี 
บทบาทในการรักษาพระสัทธรรมให้คงอยู่ ท่านกระทําโดยการศึกษาและลงมือปฏิบัติตามหลักธรรมที่
พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้อย่างจริงจังท่านเคยกราบทูลเสนอให้พระผู้มีพระภาคเจ้าสังคายนาพระ
ธรรม แต่ในขณะนั้น พระพุทธองค์ตรัสว่ายังไม่ถึงเวลา ท่านจึงได้จําแนกธรรม โดยแบ่งไว้เป็นหมวดหมู่ 

                                                 
๒๗ วิ.ม. (ไทย) ๔/๖๐/๗๒. 
๒๘ พระมหาจรูญ  ปญฺญาวโร (อินทร์ยงค์), “การศึกษาบทบาทของพระมหากัสสปเถระในการเผยแผ่

พระพุทธศาสนา”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา, (บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๐), หน้า บทคัดย่อ (๕). 



๑๘ 

 
เพ่ือสะดวกต่อการศึกษา ในเวลาต่อมายังใช้หลักธรรมที่ท่านแสดงไว้ เช่นในสังคีติสูตร เป็นแนวทางใน
การทําสังคายนาครั้งแรกหลังจากพระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว๒๙ 

๔) พระมหาโมคคัลลานะ พระมหาโมคคัลลานะได้เผยแผ่พระพุทธศาสนาในลักษณะ
การให้คําแนะนํา เป็นที่ปรึกษา การสนทนา การตอบปัญหาข้อข้องใจ การแสดงฤทธิ์โดยรับสนองพุทธ
บัญชาให้ไปปราบผู้เป็นมิจฉาทิฏฐิ การเป็นสมณทูตในเทวโลกและยมโลก แล้วนําเรื่องราวเหล่านั้นมา
บอกแก่ชาวโลก และการแสดงธรรมแก่พุทธบริษัทและบุคคลทั่วไปด้วยวิธีการต่างๆ เช่น การบรรยาย 
การอธิบายขยายความ การเปรียบเทียบ การตอบคําถาม๓๐  

๕) พระอานนท์ มีบทบาทในการเผยแผ่ในลักษณะให้คําแนะนํา คําปรึกษา สนทนา 
ตอบปัญหา ข้อข้องใจ และการแสดงธรรม โดยท่านได้รับฟังจากพระพุทธเจ้าศึกษาแล้วนําไปถ่ายทอด
หรือเผยแผ่แก่ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา และบุคคลทั่วไป ด้วยวิธีการต่างๆ เช่น การบรรยาย 
การอธิบาย ขยายข้อความ เปรียบเทียบ และถามตอบ เป็นต้น จนเป็นที่ศรัทธาเลื่อมใส และยอมรับ 
ในการรักษาพระสัทธรรมให้คงอยู่ โดยการศึกษาและทรงจําในเถรคาถา ได้ ๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ 
จนได้รับการคัดเลือกให้เข้าร่วมปฐมสังคายนา ในฐานะผู้วิสัชนาพระธรรม นําเสนอพระโอวาทและพระ
ธรรมเทศนาของพระพุทธเจ้าต่อที่ประชุมสงฆ์ให้จัดหมวดหมู่  จนกลายมาเป็นพระสูตร พระอภิธรรม 
และท่านยังได้สร้างทายาทสืบต่อในคัมภีร์สังยุตตนิกาย นิทานวรรคและอรรถกถาซึ่งภิกษุผู้เป็นศิษย์ของ
ท่านได้มีบทบาทสําคัญในการสังคายนา ครั้งที ่๒๓๑  

๖) พระมหากัจจายนะ เป็นผู้ทําหน้าที่แทนพระพุทธเจ้าในการประกาศพระศาสนา ใน
ด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ท่านใช้วิธีการสอน ๔ อย่าง คือ สันทัสสนา สมาทปนา สมุตเตชนา 
และสัมปหังสนา พร้อมทั้งใช้รูปแบบการสอนอีก ๔ อย่าง คือ การสนทนาธรรม การบรรยาย การ
ตอบปัญหา และการวางกฏระเบียบ โดยการอธิบายพุทธพจน์อย่างละเอียดลึกซึ้งแก่พุทธบริษัท และ
บุคคลทั่วไปให้เข้าใจในหลักธรรมอย่างแจ่มแจ้งเหมือนกับพระพุทธเจ้าทรงแสดงเองด้วยการบรรยาย
อธิบายเนื้อความแห่งธรรม และตอบปัญหาธรรม เป็นต้น จนพระพุทธเจ้าทรงให้ไปประกาศ
พระพุทธศาสนา ณ แคว้นอวันตี ทําให้เกิดมีผู้ศรัทธาเลื่อมใสเป็นจํานวนมาก และมีผู้หันมา นับถือ

                                                 
๒๙ พระกิตติศักดิ์ ยโสธโร (แก้วเหลา), “การศึกษาบทบาทของพระสารีบุตรเถระในการเผยแผ่

พระพุทธศาสนา”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา, (บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙), หน้า บทคัดย่อ (๕). 

๓๐ พระมหาสุชญา โรจนญาโณ (ยาสุกแสง) “การศึกษาบทบาทของพระมหาโมคคัลลานเถระ
ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา, (บัณฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๐), หน้า บทคัดย่อ (๕). 

๓๑ พระมหาจิตติภัทร อจลธมโม (จันทร์คุ้ม)‚ “การศึกษาบทบาทของพระอานนท์ในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา, (บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๗), หน้า บทคัดย่อ (๑)-(๒).  



๑๙ 

 
พระพุทธศาสนาเป็นอุบาสกจํานวนมาก และท่านยังได้ประพันธ์คัมภีร์ ๖ เล่ม คือ กัจจายนไวยากรณ์ จูฬ
นิรุตติ มหานิรุตติ เนตติ เปฏโฏปเทส และวัณณนีติ๓๒

 

๗) พระโสณะกุฏิกัณณะ พระโสณกุฏิกัณณะได้เผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยช่วยปฏิบัติ
ศาสนกิจในการเอ้ือเฟ้ือพระธรรมวินัย ช่วยเหลือพระอุปัชฌาจารย์ในการถ่ายทอดหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา แก่ภิกษุ อุบาสก อุบาสิกา และบุคคลทั่วไป ทําให้บุคคลที่ไม่มีศรัทธาเกิดศรัทธา
เลื่อมใสเป็นจํานวนมาก ทําให้บุคคลผู้เลื่อมใสอยู่แล้วเกิดความเลื่อมใสมากยิ่งขึ้น ส่วนบุคคลที่มิได้นับ
ถือพระพุทธศาสนามาก่อนหันมานับถือพระพุทธศาสนา ประกาศตนเป็นอุบาสกอุบาสิกาจํานวนมาก พระ
โสณกุฏิกัณณะมีความสัมพันธ์กับพระพุทธเจ้าโดยเป็นผู้สวดพระสูตรในอัฏฐกวรรคถวายพระพุทธเจ้า เป็นผู้
กราบทูลขอผ่อนผันสิกขาบท มีความสัมพันธ์กับภิกษุในฐานะสัทธิวิหาริก ปรนนิบัติอุปัชฌาย์ตาม
ธรรมเนียมที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติและมีความเคารพในพระอุปัชฌาย์ ปฏิบัติตามสิ่งที่ท่านสอนจน
บรรลุพระอรหันต์ และในฐานะพระอุปัชฌาย์ ท่านได้ถ่ายทอดหลักคําสอนจนสามารถประพฤติ
ปฏิบัติจนมีความเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา แสดงธรรมโปรดมารดาและบริวารให้เข้าใจหลักคําสอน
จนมีความเลื่อมใสมากยิ่งขึ้น มีความสัมพันธ์กับบุคคลนอกศาสนา แสดงธรรมให้โจรกลุ่มหนึ่งฟังจนมี
ความสํานึกผิดมีความเลื่อมใสบวชในพระพุทธศาสนา๓๓ 

๘) พระนาคเสน  เป็นพระเถระที่ เชี่ยวชาญในปริยัติและเป็นพระอรหันต์ผู้บรรลุ
ปฏิสัมภิทา ๔ ได้อธิบายหลักธรรมที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์มิลินทปัญหาอย่างละเอียดและลึกซึ้ง  
พร้อมทั้งยกอุปมาอุปไมยประกอบการอธิบาย และยังใช้ปฏิภาณโวหารในการโต้ตอบปัญหากับพระ
เจ้ามิลินท์ จนทําให้พระองค์หมดสิ้นความสงสัยเกิดศรัทธาเลื่อมใสในพระพุทธศาสนามากยิ่งขึ้นพระ
นาคเสนมีรูปแบบและวิธีการในการเผยแผ่ที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะตัว คือ การใช้ปฏิภาณไหวพริบใน
การโต้ตอบปัญหาที่หลากหลายกับพระเจ้ามิลินท์ ทั้งที่เกี่ยวกับหลักธรรมในพระพุทธศาสนา ที่เป็น
พระจริยาวัตรของพระพุทธเจ้า และปัญหาอ่ืนๆ โดยทั่วไปการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระนาค
เสน โดยการโต้ตอบปัญหากับพระเจ้ามิลินท์ทําให้เกิดการรวบรวมประมวลหลักธรรมที่มีการอธิบาย มี
การสนทนาโต้ตอบกันไว้ในคัมภีร์ที่ชื่อว่า มิลินทปัญหา และคัมภีร์นี้ก็ยังเป็นต้นแบบของการนําไป
อธิบายอ้างอิงในคัมภีร์รุ่นหลังอีกหลายคัมภีร์๓๔ 

                                                 
๓๒ พระมหาสนธ์  สนฺติกโร (เกษมญาติ), “การศึกษาบทบาทของพระมหากัจจายนเถระในการเผยแผ่

พระพุทธศาสนา”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๔), หน้า บทคัดย่อ ข. 

๓๓ พระครูวิบูลกาญจโนภาส (สมบัติ  ปริปุณฺโณ), “การศึกษาบทบาทของพระโสณกุฏิกัณณะใน
การเผยแผ่พระพุทธศาสนา”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา, (บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๒), หน้า บทคัดย่อ ก-ข. 

๓๔ พระมหาจิตติภัทร  อจลธมโม (จันทร์คุ้ม), “การศึกษาบทบาทและวิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ของพระนาคเสนเถระ”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา, (บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๐), หน้า บทคัดย่อ (๑)-(๒). 



๒๐ 

 
จากตัวอย่างการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของศาสนบุคคลในสมัยพุทธกาลดังกล่าวนั้น 

เป็นหลักฐานเชิงประจักษ์ให้เห็นถึงความสัมพันธ์ของศาสนบุคคลที่เป็นผู้ขับเคลื่อนวงล้อธรรมจักร
ขององค์ประกอบต่างๆ ให้ผสมผสานกันอย่างสมดุลตามกาลสมัยที่ เปลี่ยนแปลงไป โดยมีศาสนบุคคล
เป็นผู้ส่งสาร มีศาสนธรรมเป็นข่าวสาร มีศาสนพิธีเป็นช่องทางหรือเป็นสื่อที่จะให้เข้าถึงศาสนธรรม 
และมีศาสนสถาน เป็นสถานที่ในการปฏิบัติศาสนธรรม เพื่อให้วงล้อธรรมจักรได้ขับเลื่อนพระ
ธรรมในการกําจัดทุกข์ของบุคคลและสังคม และมีพระพุทธศาสนาเป็นที่พ่ึงที่ร่มเย็นของสรรพชีวิตใน
สากลจักรวาล ดั่งพุทธปณิธานที่พระพุทธองค์ทรงมีพุทธประสงค์ ในการที่จะให้ธรรมะ คําสั่งสอน 
เกิดประโยชน์ เกื้อกูล ต่อมหาชนและเพื่ออนุเคราะห์ต่อโลกอย่างแท้จริง ทั้งในปัจจุบันและใน
อนาคตสืบไป 

๒.๑.๔ รูปแบบการเผยแผ่ 

การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าประสบผลสําเร็จอย่างรวดเร็ว  เป็นปึกแผ่น
มั่นคงและสืบทอดมาจนถึงทุกวันนี้ได้นั้น ด้วยเหตุผลสําคัญ คือ “พระองค์เป็นนักบริหารชั้นยอด มี
คุณลักษณะของนักบริหารที่จะทําหน้าที่สําเร็จลุล่วงไปด้วยดีเพราะพระองค์มีคุณลักษณะที่สําคัญ ๓ 
ประการคือ (๑) มีปัญญามองการณ์ไกล ซึ่งนักบริหารต้องสามารถวางแผนและฉลาดในการใช้คน 
คุณลักษณะข้อแรกนี้ตรงกับภาษาอังกฤษที่ว่า “Conceptual Skill” คือความชํานาญในการใช้
ความคิด (จักขุมา) (๒) จัดการธุระได้ดี มีความเชี่ยวชาญเฉพาะด้าน คุณลักษณะนี้ตรงกับคําว่า 
“Technical Skill” คือความชํานาญด้านเทคนิค (วิธุโร) (๓) พ่ึงพาอาศัยคนอ่ืนได้ เพราะเป็นคนมี
มนุษยสัมพันธ์ดี คุณลักษณะนี้สําคัญมาก ตรงกับคําว่า “Human Relation” คือความชํานาญด้าน
มนุษยสัมพันธ์ (นิสสยสัมปันโน) ซึ่งพระพุทธองค์ทรงมีพระคุณสมบัติที่สําคัญทั้ง ๓ ประการนั้น
ครบถ้วนสมบูรณ”์๓๕ และมีนโยบายเชิงรุกไปข้างหน้าอย่างไม่หยุดยั้ง 

การเผยแผ่พระพุทธศาสนา หรือ การประกาศพุทธธรรมของพระพุทธเจ้า เรียกโดยรวมว่า 
การแสดงธรรม ซึ่งคําว่า แสดงธรรม นี้ ไม่ได้หมายความเฉพาะว่า เป็นการเทศนาธรรมตามที่คนส่วน
ใหญ่เข้าใจกันเท่านั้น แต่หมายถึงอากัปกิริยาที่แสดงออกมาทั้งทางความคิด คําพูด และการกระทํา
ตามไตรทวารนั้นเอง แต่รูปแบบแสดงธรรมนั้น มีอย่างหลากหลายแล้วแต่สถานการณ์ ไม่ได้จํากัด
ตายตัวว่า ต้องเป็นอย่างใดอย่างหนึ่ง โดยมีทั้งหมด ๗ วิธีด้วยกัน๓๖ คือ ๑) อุปนิสินนกถา ๒) ธัมมีกถา 
๓) โอวาทกถา ๔) อนุสาสนีกถา ๕) ธัมมัสสากถา ๖) ปุจฉาวิสัชชนากถา และ ๗) ธัมมเทศนากถา 
แต่ละวิธีจะได้อธิบายความไปตามลําดับ ดังนี้ 

                                                 
๓๕ พระราชวรมุนี (ประยูร  ธมฺมจิตฺโต), รวมปาฐกถาธรรม ชุดเพ่ือชีวิตที่ดีงาม, (กรุงเทพมหานคร:

บริษัท เคล็ดไทย จํากัด, ๒๕๔๑), หน้า ๖. 
๓๖ นายแก้ว ชิดตะขบ, ประวัติความส าคัญของการเผยแผ่พระพุธศาสนา, (กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพ์สํานักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, ๒๕๕๓), หน้า ๑๘-๒๐. 



๒๑ 

 
๑) อุปนิสินนกถา แปลว่า “ถ้อยคําของผู้เข้าไปนั่งใกล้” หมายถึง การนั่งคุยสนทนาอย่าง

กันเองโดยสอดแทรกหลักธรรมเข้าไปในการสนทนากันนั้น เป็นรูปแบบการเผยแผ่ที่ใช้สําหรับการ
สนทนาปราศรัยกับบุคคลผู้ไปมาหาสู่ หรือการต้อนรับแขกผู้มาเยือน เป็นการพูดคุยกันตามสมควรแก่
เหตุการณ์ กาลเทศะและบุคคลผู้ฟัง เพ่ือตอบคําซักถาม แนะนําชี้แจง ให้คําปรึกษา เป็นต้น ไม่เป็น
แบบแผนพิธี ตรงกับที่ท่านโบราณาจารย์กล่าวว่า นั่งจับเข่าคุยกัน บรรยากาศเป็นกันเอง โดยไม่มีการ
เตรียมตัวมาก่อน ซึ่งนิยมพูดกันว่า เป็นการเทศน์ธรรมาสน์เตี้ย 

๒) ธัมมีกถา แปลว่า “ถ้อยคําที่กล่าวถึงธรรม” หมายถึงการบรรยายหรืออธิบายธรรม 
เป็นรูปแบบการเผยแผ่ที่พระพุทธองค์ทรงแสดงหลักพระธรรมวินัยอย่างเป็นกิจจะลักษณะ เป็นงาน
เป็นการ เป็นเรื่องเป็นราว ในปัจจุบัน ได้แก่ การแสดงธรรม การปาฐกถาธรรม การบรรยายธรรม 
เป็นต้น 

๓) โอวาทกถา แปลว่า “ถ้อยคําที่กล่าวสอน” หมายถึงการให้คําแนะนําตักเตือน
ให้ละเว้นชั่วประพฤติดี เป็นรูปแบบการเผยแผ่ที่พระพุทธองค์ทรงประทานเป็นพระพุทธพจน์
หรือพระโอวาทสั้นๆ เป็นพระดํารัสตรัสเตือน ทรงสั่งสอนโดยเฉพาะเจาะจงเรื่องใดเรื่องหนึ่ง 
เพื่อให้ผู้ฟังเกิดความสังวรระวัง ไม่ทําชั่ว ให้ละความชั่ว ให้ทําแต่ความดี และให้รักษาความดีเอาไว้ 
แล้วทําจิตใจให้สะอาดผ่องใส ซึ่งตามปกติจะทรงประทานแก่พุทธบริษัทในโอกาสสําคัญ เช่น พระ
โอวาทปาติโมกข์ ที่ทรงแสดงถึง อุดมการณ์ หลักการ และ วิธีการ ของพระพุทธศาสนา หรือพระ
ปัจฉิมวาจาอันเป็นโอวาทสุดท้ายเมื่อจวนจะเสด็จดับขันธปรินิพพานที่ว่า  “ภิกษุทั้งหลาย บัดนี้เรา
ขอเตือนเธอทั้งหลาย สังขารทั้งหลายมีความเสื่อมไปเป็นธรรมดา เธอทั้งหลาย จงทําหน้าที่ให้
สําเร็จด้วยความไม่ประมาทเถิด”๓๗ เป็นต้น 

๔) อนุสาสนีกถา แปลว่า “ถ้อยคําที่กล่าวสอนให้เห็นจริง” หมายถึงคํากล่าวสอนใน
ลักษณะซ้ําๆ กล่าวครั้งแล้วครั้งเล่า เป็นการย้ําเตือนอยู่อย่างนั้นอย่างต่อเนื่อง เพื่อให้เกิดความจําได้ 
เกิดความชินหู๓๘ และให้เกิดการระลึกถึงสิ่งที่เคยได้ยินได้ฟังหรือการมีสติ เห็นความสําคัญแล้ว
ปฏิบัติในวิถีชีวิตอย่างแท้จริงได้ เป็นรูปแบบการเผยแผ่อีกวิธีหนึ่งซึ่งพระพุทธองค์ทรงนํามาใช้ตรัส
พร่ําสอนโดยเฉพาะแก่บรรดาพุทธบริษัทฝุายบรรพชิตหรือสหธรรมิก ๕ คือ ภิกษุ ภิกษุณี สิกขมานา 
สามเณร สามเณรี รวมทั้งนักบวชที่อยู่ใกล้ชิด ดังเช่นที่ทรงรับสั่งพระอานนท์ ความว่า “อานนท์ เราจัก
กระหนาบแล้วกระหนาบอีก ใครมีสาระก็ตั้งอยู่ได้ ใครไม่มีสาระก็ต้องออกไป” เป็นต้น เนื้อหาสารธรรม
โดยส่วนมาก จะเป็นคําสอนประเภทความไม่ประมาท ความสามัคคี ความเพียรพยายาม สติสัมปชัญญะ 
ความอดทน ซึ่งพระพุทธองค์ทรงย้ําเตือนพุทธบริษัทอยู่เนืองๆ 

๕) ธัมมสากัจฉากถา แปลว่า “ถ้อยคําที่สนทนากันในทางธรรม” หมายถึงการสนทนา
ธรรม เป็นทํานองแลกเปลี่ยนความคิดเห็นกันและกัน บางครั้งมาในรูปแบบคําถามเพื่อแสวงหา

                                                 

๓๗ ที.ม. (ไทย) ๑๐/๒๑๘/๑๖๖. 
๓๘ ดูรายละเอียดใน ที.สี. (ไทย) ๙/๔๘๖/๒๑๖. 



๒๒ 

 
คําตอบตอบที่มีความถูกต้อง หรือปรับความเข้าใจซึ่งกันและกัน เป็นรูปแบบการเผยแผ่ที่พระพุทธ
องค์ทรงใช้บางโอกาสเพ่ือทรงรับรองความคิดเห็นของผู้ฟังบ้าง เพ่ิมเติมบ้าง ปรับปรุงบ้าง ปฏิเสธบ้าง 
ตามควรแก่กรณี ปัจจุบันนอกจากจะเรียกว่า การสนทนาธรรมแล้วอาจเรียกว่า การอภิปรายธรรม 
การเสวนาธรรม โดยผลัดกันพูดผลัดกันฟังอีกด้วย 

๖) ปุจฉาวิสัชนากถา แปลว่า “ถ้อยคําที่ถาม-ตอบ” หมายถึงรูปแบบการเผยแผ่ที่ขึ้นต้น
ด้วยการถาม-ตอบ โดยอาจจะเป็นการถามนําเพ่ือกระตุ้นผู้ฟังให้ตอบเป็นการทดสอบความรู้ความ
เข้าใจภายหลังจากที่ได้อธิบายธรรมนั้นๆ ให้ฟัง หรือระหว่างที่สนทนาธรรมกันเพ่ือกระตุ้นเร้าใจ
ให้ผู้สนทนาเกิดความตื่นตัวอยู่เสมอ เป็นรูปแบบการเผยแผ่ที่พระพุทธองค์ทรงใช้ประกอบกับการแสดง
พระธรรมเทศนาอ่ืนๆ ภายหลังจากที่ตรัสอธิบายความหมายของธรรมนั้นๆ แล้ว เพ่ือทดสอบความเข้าใจ
ของผู้ฟัง เช่น เมื่อทรงแสดง อนัตตลักขณสูตร โปรดพระปัญจวัคคีย์ พระองค์ทรงเริ่มอธิบายว่ารูป 
เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณเป็นอนัตตาโดยลําดับแล้วตรัสย้อนถามว่า “พวกเธอเข้าใจ
ข้อความตามที่กล่าวมาอย่างไร รูปเที่ยงหรือไม่เที่ยง " เมื่อพระปัญจวัคคีย์ทูลตอบว่า “ไม่เที่ยง 
พระพุทธเจ้าข้า” ก็ตรัสถามต่อไปว่า “ก็สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งนั้นเป็นทุกข์หรือสุขเล่า” พระปัญจวัคคีย์ทูล
ตอบว่า “เป็นทุกข์ พระพุทธเจ้าข้า” จึงตรัสนําให้สรุปถึงความเป็นอนัตตาว่า “สิ่งใดไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มี
ความแปรผันไปเป็นธรรมดา ควรหรือหนอที่จะตามเห็นสิ่งนั้นว่า นั่นของเรา เราเป็นนั่น นั่นเป็นอัตตา
ของเรา” “ไม่ควรเห็นอย่างนั้น พระพุทธเจ้าข้า”๓๙ ดังนี้เป็นต้น 

๗) ธัมมเทสนากถา แปลว่า “ถ้อยคําที่แสดงธรรม” หมายถึง การเทศน์ หรือการแสดง
พระธรรมเทศนา เป็นการแสดงธรรมสั ่งสอน ชี ้แจง เรื่องบาป บุญ คุณ โทษ ประโยชน์ และมิใช่
ประโยชน์ เพ่ือให้ละชั่ว ประพฤติดี ทําจิตให้บริสุทธิ์  ซึ่งเป็นวิธีการเผยแผ่ที่พระสงฆ์ใช้กันมากใน
การเผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยจะจัดขึ้นในสถานที่เป็นการเฉพาะ เพื่อ เป็นการรับฟังพระสงฆ์
แสดงพระธรรมเทศนาโดยตรง 

รูปแบบ วิธีการเผยแผ่ ทั้งหมดที่กล่าวมาแล้วข้างต้น กรณีพระพุทธเจ้านั้น การแสดงธรรม
หรือการเผยแผ่ของพระพุทธองค์จะมีลักษณาการเมื่อทรงสั่ งสอนที่เพิ่มเติมขึ้นมาเป็นกรณีเฉพาะอีก 
๓ ประการ ได้แก่ (๑) อภิญญายธรรมเทศนา ทรงแสดงธรรมด้วยความรู้ยิ่ง คือทรงรู้ยิ่งเห็นเองแล้วจึง
ทรงสอนผู้อื่นให้ปฏิบัติตาม เพ่ือใช้แก้ไขปัญหาในชีวิตประจําวัน (๒) สนิทานธัมมเทสนา ทรงแสดงธรรมมี
เหตุผล คือผู้ฟังตรึกตรองตามหรือเห็นจริงได้ และสามารถเปลี่ยนพฤติกรรมให้ถูกต้องและเหมาะสม
ยิ่งขึ้น (๓) สัปปาฏิหาริยธัมมเทศนา ทรงแสดงธรรมให้เห็นจริงคือผู้ฟังนําผลนั้นไปปฏิบัติตาม พร้อม
ทั้งได้รับผลแห่งการปฏิบัติตามกําลังของตนๆ๔๐  

อย่างไรก็ตาม กถาทั้ง ๗ วิธีดังกล่าวแล้วนั้น เป็นรูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาใน
สมัยพุทธกาลที่ต้องใช้ไตรทวารผ่านวจีกรรมเป็นหลัก หากมองภาพรวมทั้งที่พระพุทธเจ้าทรงสอน

                                                 

๓๙ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๒๑/๒๘-๒๙. 
๔๐ ม.ม. (ไทย) ๑๓/๓๓๐/๓๒๒. 



๒๓ 

 
เวไนยสัตว์ด้วยพระองค์เอง รวมถึงพระสาวกทั้งหลายที่ได้ทําหน้าที่เผยแผ่พระพุทธศาสนาแล้ว 
สามารถประมวลรูปแบบหรือวิธีการเผยแผ่ในปัจจุบันได้ ๓ รูปแบบคือ ๑) การสื่อสารระดับบุคคล ๒) 
การทําตนเป็นต้นแบบ และ ๓) การทรงจําหัวข้อธรรมวินัยเอาไว้ ซึ่งมีคําอธิบายโดยสังเขป ดังนี้  

๑) การสื่อสารระดับบุคคล๔๑ การสื่อสารจากบุคคลสู่บุคคล โดยแบ่งได้เป็นการสื่อสาร
ระหว่างบุคคล (Interpersonal Communication) การสื่อสารในกลุ่ม (Group Communication) 
และการพูดในที่สาธารณะ (Public Speaking) การสื่อสารระดับบุคคลนี้ปรากฏอยู่ทุกรูปแบบในการ
เทศนาของพระพุทธเจ้าสู่พระสาวกและเวไนยสัตว์ และการอบรมสั่งสอนพระธรรมของพระสาวกสู่
ผู้คน โดยเมื่อบุคคลได้รับสาร จากการสื่อสารของผู้ส่งสารแล้ว ผู้รับสารก็จะมีการสื่อสารภายในตนเอง 
(Intrapersonal Communication) ที่เกิดขึ้นภายในเฉพาะตัวบุคคลใดบุคคลหนึ่ง เป็นกระบวนการที่
บุคคลแต่ละคนสื่อสารโต้ตอบกับตนเอง พระพุทธศาสนา เรียกว่า กระบวนการเรียนรู้ที่เกิดจากการ
รับข้อมูลภายนอก (ปรโต โฆสะ) แล้วนึกคิดพิจารณาอย่างแยบคาย (โยนิโสมนสิการ) ก็จะเกิดความ
เข้าใจอย่างแจ่มชัดนําไปสู่การพัฒนาตนด้วยการขัดเกลากิเลสในใจตนและแสดงออกมาเป็นคุณธรรม
ในระดับขั้นต่างๆ ได้แก่ ทาน ศีล และภาวนา การสื่อสารทั้งระดับบุคคลทั้งสองแบบหรือสองระยะนี้ 
เป็นการสื่อสารที่ได้ผลมากที่สุดในการศึกษาพระพุทธศาสนา จนทําให้เกิดพุทธบุคคล ซึ่งเป็นบุคคล
ต้นแบบ เพ่ือมาทําหน้าที่เผยแผ่ด้วยการไปทําหน้าที่เป็นผู้สื่อสารระดับบุคคลไปสู่บุคคลต่อไปอย่างไม่
มีการสิ้นสุด  

๒) การท าตนเป็นต้นแบบ คือ การทําให้ดู การอยู่ให้เห็น การทําให้เป็น การเย็นให้สัมผัส 
ถือว่าเป็นการสื่อสารโดยที่ไม่ต้องใช้วาจาแต่เป็นการใช้อากัปกิริยา ซึ่งนับว่าเป็นเรื่องสําคัญมากในการ
สอนหรือการเผยแผ่คุณธรรมจริยธรรม สําหรับบุคคลผู้มีการอยู่รวมกัน หรือ อยู่กับคนใกล้ชิด 
เพราะการทําให้ดูเป็นตัวอย่าง สิ่งที่เขาได้เห็นจากการกระทํานั้น จะเป็นเหมือนภาพยนตร์ที่ฉายซ้ํา
แล้วซ้ําเล่าให้เขาได้ดูอยู่ทุกวัน ถ้าเขานิยมชมชอบบทบาท ความคิด คําพูด และการกระทํา ของเราผู้
เป็นต้นแบบแล้ว สิ ่งที่ผู ้เห็นได้เห็นเรากระทําสิ่งใดๆ ในแต่ละวันนั้น สิ่งนั ้นๆ ก็จะซึมลึกลงไปใน
ความรู ้สึกนึกคิดของผู ้เห็นนั้น และถูกหล่อหลอมจนกลายเป็นอุปนิสัยอันถาวรต่อไป การทํา
ตัวเองให้ดีจึงเป็นการเผยแผ่ศาสนาอยู่ในตัว 

๓) การทรงจ าหลักธรรมวินัยเอาไว้ คือ การจําหลักธรรม หมวดหมู่แห่งธรรมเอาไว้ได้ 
และมีความเข้าใจในความหมายทั้งโดยพยัญชนะและโดยสาระสําคัญ ที่สามารถตรวจสอบความ
เที่ยงตรงเมื่อต้องแสดงกับบุคคลอ่ืนๆ ทั้งโดยการสวดสาธยาย และการอธิบายความเข้ าใจ พร้อมทั้ง
ความเชื่อมโยงกับหลักธรรมอ่ืนๆ ที่มีความสอดคล้องอย่างเป็นระบบ 

สรุปความได้ว่า รูปแบบและวิธีการเผยแผ่นั้น ตั้งแต่สมัยพุทธกาลจนถึงสมัยหลังพุทธกาล
อาศัยการสื่อสารระดับบุคคล แล้วสื่อสารกับตนเอง เพ่ือพัฒนาตนให้เป็นพุทธบุคคลต้นแบบ แล้วไป

                                                 

๔๑ ดูรายละเอียดใน อรทัย  พนาราม, “สื่อมวลชนกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา”, ใน พุทธศาสน์
ศึกษา, ปีที่ ๑๑ ฉบับท่ี ๓ (กันยายน – ธันวาคม ๒๕๔๗) : ๖. 



๒๔ 

 
ทําหน้าที่สื่อสารระดับบุคคลทั้ง ๗ ประเภทต่อไป รวมถึงการจดจําหลักธรรมวินัยและหมวดหมู่แห่ง
ธรรมสําคัญๆ ไว้ได้สามารถถ่ายทอดได้อย่างถูกต้อง เมื่อมีการตรวจทานก็มีความสอดคล้องและตรง
กับความจริงและกับบุคคลอ่ืน ทั้งนี้ การสื่อสารระดับบุคคลผู้เป็นต้นแบบนั้นรวมถึงการใช้อวจนภาษา
ที่แสดงออกทางการสํารวมอินทรีย์ มีอิริยาบถที่ปรากฏต่อบุคคลอ่ืนเป็นผู้สงบเรียบร้อยงดงาม ซึ่งเป็น
การเผยแผ่ที่ได้ผลทุกเวลา 

๒.๑.๕ ประโยชน์ของการเผยแผ่ 

การกําเนิดขึ้นของพระพุทธศาสนา นํามาซึ่งความสุขของสรรพสัตว์ ซึ่งพระพุทธเจ้าอุบัติ
ขึ้นก็เป็นความสุขของโลก พระพุทธเจ้าอุบัติขึ้นเพ่ือความสุขของโลก พระพุทธเจ้าอุบัติขึ้นแสดงธรรม
เพ่ือความรํางับ ดับ รู้ และพระพุทธเจ้าอุบัติขึ้นในโลกเพ่ือแสดงแบบแห่งการครองชีวิต อันประเสริฐ
แก่โลก๔๒ ฉะนั้น การเผยแผ่พระพุทธศาสนา อันเป็นหลักคําสอนของพระพุทธเจ้านั้น เป็นการแสดง
ความจริงของชีวิตและความจริงของสรรพสิ่งให้ปรากฏ เพื่อประโยชน์เพื่อความสุขแก่ชนเป็นอัน
มาก เพื่ออนุเคราะห์แก่ชาวโลก เป็นการแสดงความจริงแก่โลก ซึ่งพระพุทธเจ้าตรัส ถึงความ
อัศจรรย์แห่งธรรมที่ทรงเผยแผ่ในขณะที่โลกกําลังมัวเมาก็ยังสนใจในธรรมของพระพุทธเจ้าเป็นความ
อัศจรรย์ที่ไม่เคยปรากฏ ๔ ประการโดยสรุป ดังนี้  

๑) หมู่สัตว์ ผู้ยังหมกมุ่นในอาลัย ยินดีในอาลัย๔๓ บันเทิงในอาลัย เมื่อตถาคตแสดงธรรมที่ไม่
มีอาลัย ก็ตั้งใจฟังด้วยดี เงี่ยโสตสดับ ตั้งใจใฝุรู้... 

๒) หมู่สัตว์ผู้ยังหมกมุ่นในความถือตัว ยินดีในความถือตัว บันเทิงในความถือตัว เมื่อตถาคต
แสดงธรรมที่กําจัดความถือตัว ก็ตั้งใจฟังด้วยดี เงี่ยโสตสดับ ตั้งใจใฝุรู้...  

๓) หมู่สัตว์ผู้ยังหมกมุ่นอยู่ความไม่สงบ ยินดีในความไม่สงบ บันเทิงอยู่ในความไม่สงบ เมื่อ
ตถาคตแสดงธรรมที่เป็นไปเพ่ือความสงบ ก็ตั้งใจฟังด้วยดี เงี่ยโสตสดับ ตั้งใจใฝุรู้...  

๔) หมู่สัตว์ผู้ยังตกอยู่ในอวิชชาเป็นผู้มืดบอด ถูกอวิชชาหุ้มห่อ เมื่อตถาคตแสดงธรรมที่กําจัด
อวิชชา ก็ตั้งใจฟังด้วยดี เงี่ยโสตสดับ ตั้งใจใฝุรู้...๔๔  

จากพุทธพจน์ข้างต้นนี้ จะเห็นว่า ธรรมะของพระพุทธเจ้านั้น ถ้าหมู่สัตว์หรือประชาชนได้
สดับแล้ว มรรคคือหนทางที่ทําให้เขาพ้นทุกข์ก็จะเกิดขึ้นกับผู้ได้ยินได้ฟัง โดยบุคคลผู้นั้นเมื่อได้ยินได้
ฟังธรรมะของพระพุทธเจ้าแล้ว ก็จะทําให้เกิดความเห็นถูกต้อง ความคิดถูกต้อง การพูดถูกต้อง การ
ประกอบการงานถูกต้อง การเลี้ยงชีพถูกต้อง มีความเพียรถูกต้อง มีสติถูกต้อง และมีสมาธิถูกต้อง นั่น
คือการมีวิถีชีวิตที่ถูกต้องดีงาม อันเป็นวิถีชีวิตประเสริฐ ซึ่งนํามาซึ่งประโยชน์คือการอยู่เย็นด้วยศีล
และเป็นสุขด้วยธรรมของบุคคลและสังคม 

                                                 
๔๒ ดูรายละเอียดใน ม.มู. (ไทย) ๑๒/๒๙๑/๓๒๒-๓๒๓.; ๓๗๑/๔๐๕.; ๔๑๐/๔๔๖. 
๔๓ อาลัย หมายถึง กามคุณ ๕ (รูป เสียง กลิ่น รส และโผฏฐัพพะ) หรือ หมายถึงวัฏฏะทั้ง ๓ 

ดูรายละเอียดใน องฺ.จตุกก.อ. ๒/๑๒๘/๓๗๗. 
๔๔ องฺ.จตุกก. (ไทย) ๒๑/๑๒๘/๑๙๖-๑๙๗. 



๒๕ 

 
นอกจากนั้น ธรรมะของพระพุทธเจ้า เป็นสิ่งที่มีความจําเป็นอย่างยิ่งที่พุทธบริษัท

โดยเฉพาะภิกษุบริษัทและในฐานะเป็นผู้นําของพุทธบริษัท ๔ ต้องทําหน้าที่ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
เพ่ือให้ธรรมะได้กระจายออกไปสู่หมู่สัตว์หรือประชาชนทั้งหลายทั้งแนวลึกและแนวกว้าง เพราะการเผย
แผ่ธรรมมีความจําเป็นแก่บุคคลบางประเภทเสมอ ซึ่งมีพุทธพจน์ที่ทรงตรัสไว้ใน คิลานสูตร อังคุตตร
นิกาย ติกนิบาต ความโดยย่อว่า 

๑. บุคคลบางคนในโลกนี้ ได้เห็นตถาคตหรือไม่ได้เห็นตถาคตก็ตาม ได้ฟังธรรมวินัยที่ตถาคต
ประกาศไว้ หรือไม่ได้ฟังธรรมวินัยที่ตถาคตประกาศไว้ ก็ตาม ย่อมไม่หยั่งลงสู่ความเห็นชอบ
ที่กําหนดในกุศลธรรมทั้งหลาย  

๒. บุคคลบางคนในโลกนี้ ได้เห็นตถาคตหรือไม่ได้เห็นตถาคตก็ตาม ได้ฟังธรรมวินัยที่ตถาคต
ประกาศไว้ หรือไม่ได้ฟังธรรมที่ตถาคตประกาศไว้ก็ตาม ย่อมหยั่งลงสู่ความเห็นชอบที่กําหนดใน
กุศลธรรมทั้งหลาย 

๓. บุคคลบางคนในโลกนี้ ได้เห็นตถาคตจึงหยั่งลงสู่ความเห็นชอบที่กําหนดในกุศลธรรม
ทั้งหลาย เมื่อไม่ได้เห็นย่อมไม่หยั่งลง ได้ฟังธรรมวินัยที่ตถาคตประกาศไว้จึงหยั่งลงสู่ความเห็นชอบ
ที่กําหนดในกุศลธรรมทั้งหลาย เมื่อไม่ได้ฟังย่อมไม่หยั่งลง๔๕ 

จากพุทธพจน์นี้จะเห็นว่า การเผยแผ่ธรรมะ เป็นการกระทําที่มีความจําเป็นต่อบุคคลผู้ มี
คุณสมบัติที่จะหยั่งลงสู่ความเห็นถูกต้องด้วยการได้รับคําแนะนําจากกัลยาณมิตรอยู่เสมอ  ถ้า
ธรรมะไม่ได้รับการเผยแผ่ก็จะทําให้บุคคลประเภทที่ต้องเห็นด้วยตา ต้องได้ยินด้วยหู และต้องได้
ฟังธรรมของพระพุทธเจ้าด้วยตนเอง เหล่านี้จะเสียประโยชน์ แต่เมื่อเขาได้ฟังธรรมแล้ว  จึงเป็น
สาเหตุทําให้ได้บรรลุถึงคุณธรรมภายใน อันเป็นจุดเปลี่ยนของชีวิตที่จะส่งผลให้มีวิถีชีวิต ที่พ้นไป
จากทุกข์คือปัญหาได้ 

ฉะนั้น การเผยแผ่พระพุทธศาสนา จึงเป็นการสร้างประโยชน์อันเป็นคุณูปการต่อเทวดา
และมนุษย์ทั้งหลายแต่ฝุายเดียว เมื่ออริยสัจธรรมได้รับการเผยแผ่เข้าไปสู่บุคคลและสังคมใด บุคคล
และสังคมนั้น ย่อมเข้าใจความจริงของชีวิตและความจริงของสรรพสิ่งอย่างแท้จริง เมื่อปัจเจกบุคคล
จํานวนมากได้เข้าใจความจริงของชีวิตและความจริงของสรรพสิ่งแล้ว ย่อมมีการปฏิบัติให้ตรงกับความ
จริงนั้นๆ จนขยายผลออกไปทั้งแนวลึกและแนวกว้าง ย่อมส่งผลให้สังคมมีชีวิตวิถีพุทธร่วมกันอย่าง
สงบสันติ บุคคลในสังคมนั้นจะอยู่เย็นด้วยศีลและสังคมก็เป็นสุขอยู่ด้วยธรรม 

สรุปแนวคิดทั่วไปของการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เป็นการแสดงความจริงของชีวิต
และความจริงของสรรพสิ่ง ให้เวไนยบุคคลทั้งหลายได้รู้ เข้าใจ เกิดความเห็นถูกต้อง  แล้วเห็น
ความสําคัญของความจริงที่จะมีผลกระทําต่อชีวิตความเป็นอยู่ของตนและสังคม จึงทําให้เกิดแรงจูงใจ
ที่จะนําไปปฏิบัติศาสนา จนเกิดผลเป็นความสุขสงบเย็นเพราะศีลและสังคมก็เป็นสุขด้วยธรรมอย่าง
ประจักษ์แจ้งด้วยตน และเมื่อปัจเจกบุคคลหลายๆ คนเห็นความสําคัญของธรรมะอันเป็นความจริง
ของชีวิตและสังคมแล้วน้อมนําไปสู่การปฏิบัติศาสนาอย่างแพร่หลายแล้ว ก็เท่ากับบุคคลนั้นๆ ได้เป็น

                                                 
๔๕ ที.ม. (ไทย) ๒๐/๒๒/๑๖๙-๑๗๐. 



๒๖ 

 
พุทธะ เป็นสาวกของพระพุทธเจ้า ได้รับประโยชน์จากธรรมะที่พระพุทธเจ้าประกาศไว้ ซึ่งพระพุทธเจ้า
ต้องเผยแผ่อริยสัจที่ทรงตรัสรู้แล้วเพ่ือช่วยเวไนยบุคคลให้พ้นทุกข์ พระพุทธศาสนาจึงได้ปรากฏขึ้นใน
โลก ซึ่งเป็นความจริงที่มีผลต่อโลก ทําให้มีพระรัตนตรัยเป็นที่พ่ึงและนําสันติสุขมาสู่โลก โดยอาศัย 
ศาสนบุคคลผู้เป็นต้นแบบ ทําหน้าที่ในการเผยแผ่ศาสนธรรม ผ่านศาสนพิธี และศาสนปฏิบัติ ด้วยการ
บอก กล่าว แสดง หรือการสื่อสาร ในระดับบุคคล กลุ่มบุคคล เพ่ือให้แต่ละคนมีการสื่อสารกับตนเอง 
จนรู้ เข้าใจ เห็นความสําคัญของความจริง แล้วพัฒนาตนให้ข้ามพ้นจากกิเลสท้ังหลายที่เกิดขึ้นเนืองๆ 
อยู่ภายในตนจนห่างไกลจากกิเลสได้ แล้วกลายเป็นบุคคลต้นแบบที่พร้อมทําหน้าที่เผยแผ่ความจริง
ต่อไปอย่างไม่สิ้นสุด  

๒.๒ แนวคิดกระบวนการการเผยแผด่้วยองค์ประกอบศาสนา  
คําว่า กระบวนการ (Process) หมายถึง “ปรากฏการณ์ธรรมชาติที่ค่อยๆ เปลี่ยนแปลง

อย่างมีระเบียบไปสู่ผลอย่างหนึ่ง เช่น กระบวนการเติบโตของเด็ก”๔๖ ส่วนกระบวนการในบริบทที่
เกี่ยวข้องกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนานั้น หมายถึง การใช้องค์ประกอบพระพุทธศาสนาทั้ง ๕ 
องค์ประกอบมาอธิบายความด้วยการชี้ เปูาไปที่ความเป็นพุทธะ ให้พุทธบริษัทได้เข้าใจ เห็น
ความสําคัญของพระพุทธศาสนา จนเข้าถึงความเป็นพุทธะด้วยตนเอง ด้วยการอาศัยองค์ประกอบของ
พระพุทธศาสนาเป็นอุปกรณ์ในการศึกษา หรือ อธิบายความหมายเพ่ือให้ผู้ศึกษาเกิดการพัฒนากาย 
พัฒนาศีล พัฒนาจิต และพัฒนาปัญญา และมีความเห็นถูกต้องเกิดขึ้นกับตนเองได้ โดยอาศัยการใช้
องค์ประกอบของพระพุทธศาสนาเพ่ืออธิบายความในการขับเคลื่อนการเผยแผ่อย่างเป็นกระบวนการ
ให้พุทธศาสนิกชนเข้าใจพระพุทธศาสนาได้มากน้อยอย่างไรนั้น ผู้วิจัยจะศึกษา ๔ ประเด็น๔๗คือ ๑) 
กระบวนการด้านศาสนธรรมกับการเผยแผ่ ๒) กระบวนการด้านศาสนบุคคลกับการเผยแผ่ ๓) 
กระบวนการด้านศาสนสถานกับการเผยแผ่ และ ๔) กระบวนการด้านศาสนพิธีกับการเผยแผ่ ซึ่งแต่
ละด้านจะได้ขยายความไปตามลําดับ ดังนี้ 

๒.๒.๑ กระบวนการด้านศาสนธรรมกับการเผยแผ่ 

องค์ประกอบพระพุทธศาสนา ทั้ง ๕ องค์ประกอบ มีศาสดาอยู่ในลําดับที่สําคัญลําดับแรก
ด้วยเหตุผลว่า เป็นผู้ค้นพบศาสนธรรมเป็นครั้งแรก โดยที่ศาสนธรรมในพระพุทธศาสนานั้นคือ
ความจริงที่เรียกว่า กฎธรรมชาติ เป็นสิ่งที่มีอยู่แล้ว มีภาวะที่เป็นอยู่อย่างนั้น แต่ยังไม่ถูกเปิดเผย เมื่อ
พระพุทธเจ้าค้นพบกฎธรรมชาติดังกล่าวนี้แล้ว จึงเรียกว่า เป็นผู้ตรัสรู้ หรือ เป็นผู้ค้นพบ (Founder) 
ซึ่งถ้าไม่มีศาสดาคือพระพุทธเจ้าแล้ว ศาสนธรรมก็จะยังถูกปกปิดไว้อยู่อย่างนั้น ไม่ได้ถูกเปิดเผยต่อ
ผู้คนทั้งหลาย แต่ในพระพุทธศาสนานั้นศาสดากับศาสนธรรมมีความสําคัญเป็นอย่างเดียวกัน 
กล่าวคือก่อนที่พระพุทธเจ้าจะเสด็จดับขันธปรินิพพาน พระองค์ทรงยกศาสนธรรมให้เป็นศาสดาแทน

                                                 
๔๖ ราชบัณฑิตยสถาน , พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.๒๕๕๔ , พิมพ์ครั้ งที่  ๒ , 

(กรุงเทพมหานคร: ราชบัณฑิตยสถาน, ๒๕๕๖), หน้า ๔๕. 
๔๗ พระครูปริยัติธรรมวงศ์ (สุพล ธมมฺวํโส), “ 



๒๗ 

 
พระองค์๔๘ และทรงตรัสยืนยันให้ภิกษุและอุบาสก อุบาสิกาทั้งหลายได้เห็นความสําคัญของธรรม 
กล่าวคือความจริงที่ทรงแสดงไว้แล้ว ให้เทียบเทียมเสมอกับพระพุทธองค์ในฐานะเป็นตถาคตไว้ก่อน
หน้านี้ในวักกลิสูตรว่า “...เมื่อเห็นธรรมก็ชื่อว่าเห็นเรา เมื่อเห็นเราก็ชื่อว่าเห็นธรรม”๔๙ ฉะนั้น 
ความสําคัญของศาสดากับศาสนธรรมในมุมมองของพุทธศาสนา จึงมีสถานะอย่างเดียวกันและมี
ความสําคัญเท่าเทียมกัน การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของคณะสงฆ์ไทยที่ผ่านมาและกําลังเป็นอยู่นี้ ได้
ใช้กระบวนการเผยแผ่อย่างไร ผู้วิจัยได้ชี้ให้เห็น ๔ ประเด็นคือ ๑) ความหมายของศาสนธรรม ๒) 
ความเป็นมาของศาสนธรรม ๓) ความสําคัญของศาสนธรรม และ ๔) การเจริญสติให้รู้เท่าทัน ซึ่งแต่
ละประเด็นจะได้อธิบายความไปตามลําดับ ดังนี้ 

๑) ความหมายของศาสนธรรม ศาสนธรรม (Buddha Teaching) คือพระดํารัส หรือ 
พุทธพจน์ของพระพุทธเจ้าที่ตรัสแสดงหลักความจริงของชีวิตและสรรพสิ่ง ซึ่งความจริงดังกล่าวเป็นสิ่ง
ที่มีอยู่แล้ว เพียงแต่พระองค์เป็นผู้ค้นพบแล้วยกมาแสดงให้รู้ เข้าใจ ตรองเห็นตามเท่านั้น ซึ่งเป็นสิ่งที่
ไม่ได้ผูกขาดหรือจํากัดว่า มีอยู่แต่เฉพาะในพระพุทธศาสนาเท่านั้น หากเป็นสิ่งที่เป็นสากล มีอยู่ใน
สรรพสิ่ง มีอยู่ในมนุษย์ทุกคน เป็นสภาวะที่แนบแน่นอยู่กับความเป็นมนุษย์  แต่มนุษย์จะตระหนักรู้ 
เข้าใจคุณลักษณะของศาสนธรรมหรือความลุ่มลึกด้วยจิตวิญญาณหรือไม่นั้น เป็นเรื่องปัจเจกบุคคล 
ศาสนธรรมมีลักษณะที่ตระหนักถึงความเป็นหนึ่งเดียวของมนุษยชาติ ไม่มีเชื้อชาติ ศาสนา ภาษา เพศ 
หรือ อุดมการณ์ทางการเมือง รวมไปถึงการตระหนักในความเป็นหนึ่งเดียวของสรรพชีวิต เห็นสรรพ
ชีวิตและสรรพสิ่งมีคุณค่าท่ีควรได้รับการปกปูองเพราะเป็นสิ่งที่เนื่องด้วยกันทั้งหมด เป็นสภาวะที่มีอยู่
เหนือเวลา สถานที่ และเหนือประสบการณ์สามัญของชีวิตประจําวัน ไปพ้นจากการเป็นสัตว์ บุคคล 
ตัวตน เรา เขา หรือการแบ่งแยกเป็นตัวกูของกู ที่เป็นการมองแบบทวิภาวะ (Dualism) 

๒) ความเป็นมาของศาสนธรรม พุทธพจน์ที่พระพุทธองค์ตรัสถึงความจริงนั้น เรียกว่า 
อริยสัจ ซึ่งถือเป็นต้นเหตุของพุทธพจน์ทั้งหลายล้วนแต่ขยายออกไปจากอริยสัจนี้ทั้งสิ้น๕๐ โดย
พระสงฆ์สาวกได้มีการจดจําพุทธพจน์แล้วแนะนําอบรมสั่งสอนกันต่อๆ มาด้วยปากต่อปาก ที่เรียกว่า 
“มุขปาฐะ” แรกที่เดียวจะไม่เป็นกลุ่มเรื่อง แต่จะกระจัดกระจายไม่เป็นหมวดหมู่  แต่พอหลังพุทธ
ปรินิพพานแล้วก็ได้มีการทําสังคายนาคือการร้อยเรียงพุทธพจน์เพ่ือจดจารึก จึงได้จัดเป็นกอง เป็น
หมวด เป็นหมู่ตามรูปแบบวิธีการที่พระสารีบุตรได้แสดงไว้ในสังคีติสูตร๕๑ โดยจัดเป็นพระวินัยปิฎก 
เป็นพระสุตตันตปิฎก และเป็นพระอภิธรรมปิฎก เรียกเป็นพระธรรมขันธ์ได้ ๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ 

                                                 
๔๘ ที.ม. (ไทย) ๑๐/๒๑/๑๖๔. 
๔๙ สํ.ข. (ไทย) ๑๗/๘๗/๑๕๙. 
๕๐ เมื่อพระพุทธเจ้าตรัสรู้แล้ว จึงตรัสแสดงพุทธพจน์มีมูลเหตุสําคัญ ๔ ประการคือ (๑) อัตตัชฌาสยะ 

คือการแสดงตามอัธยาศัยของพระพุทธองค์ (๒) ปรัชฌาสยะ คือการแสดงตามอัธยาศัยของผู้ฟัง (๓) ปุจฉาวสิกะ คือ
การแสดงตามคําที่มีผู้ทูลถาม และ (๔) อัตถุปปัติกะ คือการแสดงตามเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นเฉพาะหน้า ดูบทนํา ที.สี. 
(ไทย) ๙/(๘). 

๕๑
 ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๓๑๒/๒๕๐. 



๒๘ 

 
ซึ่งแม้จะมีการกล่าวถึงจํานวนคําสอนในเชิงปริมาณมากอย่างไรก็ตาม แต่หากกล่าวถึงเชิงคุณภาพแล้ว
ก็เหลือเพียงจํานวนหนึ่งธรรมขันธ์คือความไม่ประมาท หรือการมีสติ (ในการดําเนินชีวิต) เท่านั้น 

๓) ความส าคัญของศาสนธรรม ภายหลังจากการปรินิพพานของพระพุทธเจ้าแล้ว พุทธ
พจน์ที่เป็นคําสั่งสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหลายก็ได้เกิดความสําคัญท้ังในเชิงปริมาณและในเชิงคุณภาพ 
โดยถูกรวบรวมจัดหมวดหมู่หลักธรรม และได้ให้ความสําคัญจนกระทั่งเป็นสาเหตุเกิดความเห็นต่าง
ของสงฆ์สาวกท้ังหลายออกเป็นสองกลุ่มใหญ่ๆ เรียกว่า เถรวาท คือกลุ่มที่เชื่อในคําสอนของพระเถระ
ที่ได้ให้ความสําคัญหรือเคร่งครัดต่อพระวินัยมากกว่า โดยไม่ประสงค์จะตัดทอนหรือเพ่ิมเติม
ข้อบัญญัติที่พระพุทธเจ้าบัญญัติไว้แล้ว และ อาจาริยวาท คือกลุ่มที่เชื่อในคําสอนของอาจารย์ ที่ได้ให้
ความสําคัญต่อธรรมะคําสอนมากกว่า โดยเห็นว่า พระวินัยบัญญัติสามารถปรับเปลี่ยนไปตามเวลา
และสถานที่ได้ แต่ส่วนที่เป็นธรรมคือความจริงนั้นเปลี่ยนแปลงไม่ได้ แต่ทั้งสองกลุ่มก็ได้มีการให้
ความสําคัญไปคนละด้าน ทั้งส่วนที่เป็นธรรมและส่วนที่เป็นวินัย ซึ่งได้มีพัฒนาการจนเกิดความ
แตกแยกเป็นนิกายต่างๆ รวมถึง ๑๘ นิกาย แต่ในปัจจุบันต่างๆ ก็ได้สูญหายไปแล้ว 

๔) การเจริญสติให้รู้เท่าทันธรรม กระบวนการของการเผยแผ่นั้น เมื่อธรรมคือสภาวะที่
เป็นความจริง ซึ่งเป็นปรากฏการณ์ต่างๆ ที่มีอยู่ เป็นอยู่ และกําลังเกิดขึ้นอยู่ทุกขณะ ทั้งที่เกิดขึ้นอยู่
ภายในจิตของบุคคลและเกิดข้ึนอยู่ภายนอกจิตของบุคคลนั้น การที่บุคคลจะสามารถทําความเข้าใจใน
ธรรมะที่เป็นปรากฏการณ์หรือเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นอยู่เหล่านั้นได้ บุคคลนั้นๆ จักต้องมีการเจริญสติ 
หรือการพัฒนาเครื่องรับรู้ อันเป็นสิ่งกําหนดรู้ผ่านการสัมผัสตามช่องทางการรับรู้ที่เรียกว่า อายตนะ 
เพ่ือให้สามารถรู้เท่าทันเหตุการณ์นั้นๆ แล้วจึงกําหนดด้วยการพิจารณาให้เห็นตามความเป็นจริง 
ดังนั้น การเจริญสติจึงเป็นวิธีการที่จะทําให้บุคคลสามารถรู้เท่าทันต่อสิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้นได้โดยเฉพาะ
สิ่งที่เกิดขึ้นภายในจิตใจของตนเอง ซึ่งการปฏิบัติธรรม หากจะกล่าวโดยรวบรัดก็คือการเจริญสติ
เพ่ือให้สติตามรู้ ตามเห็นกิริยา อาการเคลื่อนไหว ทั้งของกายและของจิตตนเอง แล้วทําลายความยึด
มั่นถือมั่นด้วยการบอกคืนสมมติบัญญัติทั้งหลายเพ่ือให้เข้าถึงปรมัตถบัญญัตินั่นเอง  

ดังนั้น กระบวนการด้านศาสนธรรมกับการเผยแผ่ จึงเป็นกระบวนการที่จะต้องอธิบาย
ความจริงของชีวิตและสรรพสิ่งที่เป็นสภาวธรรมให้เห็นเป็นรูปธรรม อันมีการเกิดข้ึน ตั้งอยู่ ดับไป โดย
เฉพาะที่มีอยู่ เป็นอยู่ ในชีวิตของบุคคลที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสอธิบายไว้แล้ว และมีการสืบทอดกัน
ต่อมาเป็นหลักการที่สําคัญยิ่งกว่าสิ่งอ่ืนๆ ทั้งหมด ให้พุทธศาสนิกชนได้พัฒนาตนด้วยการเจริญ
สติสัมปชัญญะให้รู้เท่าทัน ตามรู้ ตามเห็น อกุศลธรรมที่เกิดขึ้นในจิตของตนแล้ว และปูองกันอกุศล
ธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้น ด้วยการตามรู้ ตามเห็น กุศลธรรมที่เกิดข้ึนภายในและภายนอกจิตของตน แล้วให้
สนับสนุนและส่งเสริมให้เจริญรุ่งเรืองขึ้น จนกระทั่งรู้เท่าทันต่อสภาวธรรมทั้งหลาย ทั้งที่เกิดขึ้นภายใน
ตนและภายนอกจิตของตนอยู่ตลอดเวลาได้ เมื่อพัฒนาตนได้อย่างนี้ จึงได้ชื่อว่า เป็นพุทธะ นั่น
หมายความว่า เกิดบุคคลผู้เข้าใจธรรม เห็นกระบวนการของธรรม ซึ่งเท่ากับว่า มีศาสนบุคคลที่
สามารถทําหน้าที่เผยแผ่สืบต่อศาสนธรรมได้ข้ึนอีกแล้ว  



๒๙ 

 
๒.๒.๒ กระบวนการด้านศาสนบุคคลกับการเผยแผ่  

ศาสนบุคคล หมายถึง บุคคลที่เข้าใจ เห็นความสําคัญ เป็นแบบอย่าง มีความเพียร
พยายามที่จะปฏิบัติตนตามหลักคําสอนของพระพุทธเจ้า แม้อยู่ในเพศคฤหัสถ์ก็เป็นอุบาสก อุบาสิกา
ต้นแบบ แต่ถ้าออกบวชเป็นภิกษุในพระพุทธศาสนาก็พัฒนาตนเองด้วยการศึกษาเล่าเรียนหลักธรรม
คําสอนจนแจ้งชัดในปริยัติศาสนา ปฏิบัติศาสนา และปฏิเวธศาสนา แล้วนําปฏิเวธศาสนาที่เกิดขึ้นกับ
ตนเองไปเป็นพ้ืนฐานในการทําหน้าที่เผยแผ่ธรรม จนเป็นผู้ที่ได้รับการยอมรับนับถือจากสาธุชน
ทั้งหลาย บุคคลลักษณะดังกล่าวแล้วนี้ ชื่อว่า เป็นศาสนบุคคล หรือ เรียกว่า ศาสนทายาท เป็นผู้ที่
ได้รับการยอมรับจนกลายเป็นศูนย์กลางของการเผยแผ่พระศาสนา เป็นตัวแปรสําคัญที่จะทําให้
กิจการพระพุทธศาสนาเสื่อมถอย หรือเจริญรุ่งเรืองต่อไป โดยจะเห็นได้จากในบรรดาพุทธบริษัท ๔ 
คือ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก และอุบาสิกา พระพุทธองค์จะทรงเรียงลําดับความสําคัญของพุทธบริษัท
โดยวางลําดับของภิกษุบริษัทไว้ในลําดับต้นก่อน ที่เหลือก็เรียงตามความสําคัญ แต่พุทธบริษัททั้ง ๔ 
ล้วนเป็นศาสนบุคคลที่มีความสําคัญด้วยกันทั้งสิ้น  

ศาสนบุคคลกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ได้ผลมากน้อยอย่างไรนั้น ผู้วิจัยได้ตั้งหัวข้อ
ศึกษาไว้ ๔ ประเด็นคือ ๑) การได้อุปสมบทในพระพุทธศาสนา ๒) การรับเข้าสู่สังฆะตามพระวินัย ๓) 
การศึกษาปริยัติศาสนาสู่การปฏิบัติศาสนา และ ๔) การใช้ปฏิเวธศาสนาเพ่ือการเผยแผ่ธรรม ซึ่งแต่
ละประเด็นจะได้วิเคราะห์ไปตามลําดับ ดังนี้ 

๑) การได้อุปสมบทในพระพุทธศาสนา สมัยพระพุทธกาล พระพุทธเจ้าทรงให้ความสําคัญ
กับการบรรพชาและอุปสมบท๕๒ ในพระพุทธศาสนามาก เพราะทรงเห็นว่า การบวชเป็นอุดมเพศ คือ
เป็นการเจาะจงที่จะศึกษาพัฒนาตนด้วยการบําเพ็ญไตรสิกขาเพ่ือกระทําที่สุดแห่งทุกข์ได้โดยชอบ 
เป็นเพศที่อยู่ในภาวะที่พร้อมจะทํากิจอันสําคัญของชีวิตคือความพ้นทุกข์ได้ จะเห็นได้จากในช่วงปฐม
โพธิกาล พระพุทธองค์ได้ให้การอุปสมบทด้วยพระองค์เอง แต่พอถึงช่วงมัชฌิมโพธิกาล ก็ทรงอนุญาต
ให้สงฆ์สาวกให้การบรรพชาและอุปสมบทได้โดยตรง แต่ทรงอนุญาตให้สงฆ์สาวกอุปสมบทด้วยวิธีติ
สรณคมนูปสัมปทา ต่อมาก็ทรงอนุญาตให้สงฆ์ทําหน้าที่คัดเลือกและกลั่นกรองบุคคลผู้ที่จะเข้ามาสู่
สังคมสังฆะอันเป็นสังคมต้นแบบด้วยวิธีการที่เรียกว่า ญัตติจตุตถกรรมอุปสัมปทา ซึ่งได้มีพระราธ
พราหมณ์ได้รับการอุปสมบทเป็นรูปแรก๕๓ และพระพุทธศาสนาเถรวาท จึงได้ใช้พุทธวิธีนี้ให้การ
อุปสมบทเพ่ือเป็นการสืบต่อศาสนบุคคลมาแล้วกว่า ๒๖๐๐ ปี 

                                                 
๕๒

 การอุปสมบท มี ๘ อย่าง คือ (๑) เอหิภิกขุอุปสัมปทา (๒) ติสรณคมนูปสัมปทา (๓) โอวาทปฏิคคหน-
อุปสัมปทา (๔) ปัญหาพยากรณอุปสัมปทา (๕) ครุธัมมปฏิคคหนอุปสัมปทา (๖) ทูเตน อุปสัมปทา (๗) อัฏฐวาจิกา-
อุปสัมปทา และ (๘) ญัตติจตุตถกัมมอุปสัมปทา แต่โดยสรุปมี ๓ วิธีคือ ๑) เอหิภิกขุอุปสัมปทาคอืการอุปสมบท
โดยพระพุทธเจ้า และให้สังเคราะห์วิธีที่ (๓), (๔), (๕), (๖), (๗) เข้าไปในเอหิภิกขุอุปสัมปทาด้วย ๒) ติสรคมนูป-
สัมปทา คือการที่พระพุทธองค์ทรงอนุญาตให้สงฆ์สาวกอนุเคราะห์แก่กุลบุตรแทนพระพุทธองค์  และ ๓) ญัตติ
จตุตถกรรมอุปสัมปทา ซึ่งวิธีการนี้ได้ใช้มาจนถึงปัจจุบันนี้. 

๕๓ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๖๙-๗๓/๙๗-๑๐๒. 



๓๐ 

 
สมัยพระเจ้าอโศกมหาราช ได้รักษาพุทธวิธีการสืบต่อศาสนบุคคลเพ่ือให้เป็นศาสนทายาท

ในพระพุทธศาสนาจนเสียสละพระราชโอรสและพระราชธิดาให้บรรพชาและอุปสมบทในพระพุทธศาสนา 
แล้วยังทําหน้าที่นําพระพุทธศาสนาไปเผยแผ่ในเกาะลังกา จนเจริญรุ่งเรืองและกลายเป็นต้นแบบของ
พระพุทธศาสนาเถรวาทอย่างไทยในประเทศศรีลังกาปัจจุบัน 

สมัยกรุงสุโขทัย ได้มีการสืบประเพณีของพระเจ้าอโศกมหาราชโดยการใช้ศาสนาเป็นศูนย์
รวมของการปกครองจนเป็นปึกแผ่นในรัชสมัยของพระมหาธรรมราชาลิไท (พระมหาธรรมราชาที่ ๑) 
ทรงออกผนวช เป็นการทําความมั่นคงให้กับพระพุทธศาสนา โดยหลังรัชสมัยของพ่อขุนรามคําแหง
มหาราช บ้านเมืองแตกแยก การคณะสงฆ์ไม่มีความเป็นเอกภาพ แต่ละสํานักและแต่ละเมืองก็ปฏิบัติ
แตกต่างกันออกไป เมื่อผู้นําทรงมีศรัทธาแรงกล้าถึงขั้นออกผนวช พสกนิกรท้ังหลายก็คล้อยตามหันมา
เลื่อมใสตามแบบอย่างพระองค์ ทําให้กิตติศัพท์ของพระพุทธศาสนาในสมัยสุโขทัยจึงเลื่องลือไปไกล 
พระสงฆ์ชั้นผู้ใหญ่หลายรูปได้ออกไปเผยแพร่ธรรมในแคว้นต่างๆ เช่น อโยธยา หลวงพระบาง เมือง
น่าน พระเจ้ากือนาแห่งล้านนาไทย จึงได้นิมนต์พระสมณะเถระไปจากสุโขทัยเพ่ือไปเผยแพร่พระ
ศาสนาในเมืองเชียงใหม่ 

สมัยรัตนโกสินทร์ รัชกาลปัจจุบัน ก็ทรงออกผนวชเป็นเวลา ๑๕ วัน (ระหว่างวันที่ ๒๒ 
ตุลาคม–๕ พฤศจิกายน พ.ศ.๒๔๙๙) ประชาชนคนไทยก็คล้อยตามแบบอย่างนี้โดยเฉพาะข้าราชการ
ส่วนใหญ่ก็มีการลาอุปสมบท ๑๐ วัน หรือ ๑๕ วัน หรือ ๙๐ วัน เป็นต้น จนกลายเป็นธรรมเนียม 
ประเพณีปฏิบัติของพุทธศาสนิกไทยที่นิยมให้ชายไทยออกบวชเพ่ือทดแทนพระคุณมารดาบิดา  

๒) การรับเข้าสู่สังฆะตามพระวินัย การรับบุคคลเข้าสู่สังฆะหรือสังคมสงฆ์นั้น เป็น
เรื ่องของคณะสงฆ์ที่ได้ให้อํานาจแก่พระอุปัชฌาย์ มีวิธีการคัดเลือกบุคคลให้เข้ามาสู่สังคมสังฆะ
ตั้งแต่สมัยพุทธกาลมีวิธีคัดเลือกที่มีพัฒนาการสอดรับกับสถานการณ์ ปัจจุบันผู้ปฏิบัติหน้าที่แทนการ
คณะสงฆ์คือพระอุปัชฌาย์ (Preceptor) ซึ่งโดยพยัญชนะ แปลว่า ผู้เข้าไปเพ่ง ได้แก่ ผู้คอยดูแลเอาใจใส่ 
คอยแนะนําพร่ําเตือนลูกศิษย์ (สัทธิวิหาริก) ของตน โดยมีหน้าที่หลัก ๒ อย่างคือ (๑) เป็นผู้รับผิดชอบ
และรับรองผู้บวชในพิธีบรรพชาอุปสมบท และ (๒) เป็นผู้รับปกครองดูแล แนะนํา ตักเตือน และ
ติดตามความเป็นอยู่ของผู้ที่ตนบวชให้ เหมือนบิดาปกครองดูแลบุตร ตามกฎมหาเถรสมาคมนั้น  
ได้กําหนดให้เขตปกครองคณะสงฆ์ตําบลหนึ่งให้มีพระอุปัชฌาย์เพียงหนึ่งรูป เว้นแต่มีกรณีพิเศษ๕๔ 

การแต่งตั้งและการกําหนดหน้าที่ให้กับพระอุปัชฌาย์ ตามระเบียบของมหาเถรสมาคม 
ถือเป็นกระบวนการเพ่ือการเตรียมพัฒนาบุคลากรผู้ที่จะเข้าสู่สังคมสังฆะตามพระวินัย ให้มีความ
พร้อมที่จะใช้ชีวิตความเป็นอยู่ในสังคมสังฆะได้อย่างไม่มีปัญหา โดยอาศัยอํานาจของพระอุปัชฌาย์สั่ง
การให้มีพระอาจารย์ขึ้นมาช่วยแนะนําสั่งสอน เรียกว่า พระกรรมวาจาจารย์ คืออาจารย์ผู้สวด
ประกาศในท่ามกลางสงฆ์ในเวลาประกอบพิธีอุปสมบท และพระอนุสาวนาจารย์ คืออาจารย์ผู้บอก
อนุศาสตร์ หรือคําสอนเกี่ยวกับวินัยเบื้องต้นแก่ผู้บวชเป็นภิกษุใหม่ เมื่อเสร็จพิธีอุปสมบทแล้ว ทั้งสอง

                                                 
๕๔ ดูรายละเอียดใน http://th.wikipedia.org/wiki [๒๓ กันยายน ๒๕๕๗]. 



๓๑ 

 
รูปก็ต้องทําหน้าที่ช่วยเหลือพระอุปัชฌาย์ด้วยการเป็นผู้ช่วยแนะนําสั่งสอน อบรม ตักเตือนตามที่พระ
อุปัชฌาย์มอบหมายเพื่อให้ผู้อยู่ใต้การปกครองมีการประพฤติปฏิบัติที่ดีงามในสังคมสังฆะ  

๓) การศึกษาปริยัติศาสนาสู่การปฏิบัติศาสนา ในด้านปริยัติศาสนา เมื่อผ่านการ
อุปสมบทเข้ามาอยู่ในสังคมสังฆะแล้ว หน้าที่สําคัญของผู้บวชคือการศึกษาพุทธพจน์ให้เกิดความเข้าใจ
อย่างแจ่มแจ้งและชัดเจนว่า อะไรคืออธิศีลสิกขา (ศีล) อธิจิตตสิกขา (สมาธิ) และอธิปัญญาสิกขา 
(ปัญญา) แล้วนําไปสู่การปรับใช้ในการดําเนินชีวิตของตน ไม่ว่าจะอยู่ในเพศบรรพชิตและหรือล า
สิกขาบทออกไปเป็นคฤหัสถ์ก็ตาม การให้ความสําคัญต่อการศึกษาพุทธพจน์หรือคําสั่งสอนของ
พระพุทธเจ้า เป็นหน้าที่ของพระอุปัชฌาย์ อาจารย์จะต้องชี้แนะให้สัทธิวิหาริก เห็นความสําคัญที่จะ
พัฒนาตนให้เป็นผู้ที่สามารถนําหลักคําสอนของพระพุทธเจ้าไปใช้ประโยชน์ในการดําเนินชีวิต  

เมื่อบุคคลได้รับการบรรพชาอุปสมบท และได้พัฒนาตนด้วยการกระบวนการปริยัติ
ศาสนาแล้วได้นําตนเข้าสู่การปฏิบัติศาสนาในชีวิตประจําวัน บุคคลนั้นๆ ย่อมจะได้รับผลของการ
ปฏิบัติศาสนาคือปฏิเวธศาสนาอย่างใดอย่างหนึ่งเกิดขึ้นอยู่แล้วอย่างแน่นอน การปฏิบัติศาสนาจน
ผ่านขั้นตอนต่างๆ ตามการกระบวนการของการพัฒนาตนตามรูปแบบการพัฒนาศาสนบุคคลของ
พระพุทธศาสนา หรือคณะสงฆ์ไทยแล้ว ถือว่าบุคคลนั้นได้เป็นผู้บําเพ็ญอัตตัตถสมบัติ หรือ อัตตหิต
สมบัติ คือความถึงพร้อมด้วยประโยชน์ตน๕๕  

๔) การใช้ปฏิเวธศาสนาเพื่อการเผยแผ่ธรรม สมัยพุทธกาล การเผยแผ่เป็นเรื่องพุทธ
นโยบายในการประกาศพระศาสนาของพระพุทธเจ้าที่พระองค์ได้สร้างศาสนบุคคลผู้เป็นอริยบุคคล
ขึ้นมารองรับและเป็นผู้มีจิตอาสาไปทําหน้าที่เป็นผู้เผยแผ่ธรรม โดยผู้ที่มีความสามารถทําหน้าที่เผยแผ่
ธรรมตามพุทธนโยบายได้นั้น ส่วนใหญ่แล้วเป็นผู้ที่เข้าใจความจริงของชีวิตและสรรพสิ่ง ผ่านการ
ชี้แนะและการพร่ําสอนของพระพุทธองค์ ยิ่งเมื่อได้รับโอกาสในการเป็นผู้ประกาศธรรมแล้ว ก็ยิ่งต้อง
พัฒนาตนให้เป็นบุคคลต้นแบบ เพ่ือส่งเสริมการทําหน้าที่ให้บรรลุเปูาหมายตามพุทธประสงค์ให้จงได้  

สมัยต่างๆ ในสังคมไทย เป็นผลของทั้งพระราโชบายและทั้งศาสนบุคคล โดยเฉพาะศาสน
บุคคลที่เป็นเชื้อพระวงศ์ เช่น พระมหาธรรมราชาลิไท ผู้เป็นพระมหากษัตริย์ผู้นําของพระพุทธศาสนา
เถรวาท ที่อุปสมบทในพระพุทธศาสนา แล้วศึกษาอย่างลึกซึ้งจนสามารถเขียนหนังสือ “ไตรภูมิพระร่วง” 
ขึ้นเผยแผ่ ซึ่งนับเป็นผลงานการศึกษาค้นคว้าวิจัยทางพระพุทธศาสนาจนกลายเป็นวรรณกรรมอันล้ําค่า 
ได้สร้างกระแสความสนใจและมีผลต่อวิถีการดําเนินชีวิตของคนไทย จนทําให้พระพุทธศาสนาได้รับ
ความเคารพและการสืบทอดมาถึง 

ดังนั้น เมื่อศาสนบุคคลผู้มีความเข้าใจ เห็นความสําคัญ ในการปฏิบัติตามหลักศาสนาแล้ว
ได้โอกาสบรรพชาอุปสมบทตามกระบวนการที่ถูกต้องของพระธรรมวินัย แล้วพัฒนาตนด้วยการศึกษา
ปริยัติศาสนาตามสมควรแล้วปฏิบัติศาสนาจนสามารถใช้ปฏิเวธศาสนาเพ่ือการเผยแผ่ได้ จากการ

                                                 
๕๕ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, พิมพ์ครั้งที่ ๑๑/

๒, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จํากัด, ๒๕๕๑), หน้า ๕๓๑. 



๓๒ 

 
ได้รับโอกาสและได้อํานาจที่จะใช้เป็นเครื่องมือในการบริหารให้การเผยแผ่มีประสิทธิภาพนั้น ถือว่า
เป็นกระบวนการของการสร้างศาสนบุคคลเพื่อการเผยแผ่พระศาสนาที่สมบูรณ์แบบ  

๒.๒.๓ กระบวนการด้านศาสนสถาน/ศาสนวัตถุกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา  

ศาสนสถาน เป็นองค์ประกอบที่ ๔ ของพระพุทธศาสนา๕๖ ศาสนสถานรวมถึงศาสนวัตถุ
ทั้งหมดในพระพุทธศาสนา หมายถึง วัด หรือ สํานักสงฆ์ ซึ่งเป็นสถานที่ประดิษฐานพระพุทธศาสนา 
มีองค์ประกอบที่สําคัญคือ โบสถ์ วิหาร เจดีย์ สถูป พระพุทธรูป ศาลาการเปรียญ และกุฏิ หรือ
สิ่งก่อสร้างอ่ืนๆ ที่เกี่ยวข้อง ซึ่งใช้เป็นที่พักอาศัยของพระภิกษุ สามเณร เป็นหลัก นอกจากนี้วัดยัง
กลายเป็นศูนย์กลางสังคมของพุทธศาสนิกชน และเป็นสถานที่ประกอบกิจกรรมประเพณีใน
พระพุทธศาสนา เป็นอนุสรณ์ให้ระลึกถึงคุณพระรัตนตรัย ซึ่งพุทธศาสนิกชนนิยมไปกราบไหว้บูชาและ
ร่วมกิจกรรมต่างๆ เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา ซึ่งสร้างขึ้นเพ่ือใช้ในกิจการหรือเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา 
ได้แก่ สํานักสงฆ ์วัดวา อาราม โบสถ ์วิหาร เจดีย์ และสถูป๕๗ เป็นต้น 

การใช้ศาสนสถาน/ศาสนวัตถุเพ่ือการเผยแผ่นั้น มีความจําเป็นอย่างยิ่งเพราะศาสน
สถาน/ศาสนวัตถุเป็นสิ่งที่พุทธศาสนิกชนมองเห็นและสัมผัสได้อย่างเป็นรูปธรรมในชีวิตประจําวัน แต่
พุทธศาสนิกชนส่วนใหญ่ก็ยังไม่เข้าใจว่า ศาสนสถาน/ศาสนวัตถุในพระพุทธศาสนานั้น มีความสําคัญ
ในระดับเป็นสัญลักษณ์แห่งธรรมอันหมายถึง พระศาสดา ที่เป็นหัวใจของพระพุทธศาสนาอย่างไร 
ประเด็นนี้ นับว่าเป็นเรื่องใหม่ของพุทธบริษัทไทย ผู้วิจัยจึงได้ยกหัวข้อขึ้นเพ่ือชี้ให้เห็น ๓ ประเด็นคือ 
๑) สัญลักษณ์ที่บ่งชี้ถึงพระพุทธศาสนา ๒) การสร้างศาสนสถาน/ศาสนวัตถุให้เกิดความเหมาะสม 
และ ๓) การอธิบายความศาสนสถาน/ศาสนวัตถุให้สื่อถึงหลักธรรม ซึ่งแต่ละประเด็นจะได้ขยายความ
ไปตามลําดับ ดังนี้  

๑) สัญลักษณ์ที่บ่งชี้ถึงพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าตรัสบอกการใช้สอยเสนาสนะอัน
สงัด อันได้แก ่ปุา โคนไม ้หรือ เรือนว่าง มีซอกเขา ถ้ําในภูเขา ปุาช้า ปุาละเมาะ ที่โล่งแจ้ง ลอมฟางที่
สงัดมีเสียงน้อย มีเสียงอึกทึกน้อย ไม่มีคนสัญจรไปมา ไม่มีคนพลุกพล่านว่าเหมาะเป็นที่หลีกเร้น เป็น
สถานที่ปฏิบัติธรรม และมีปรากฏว่า “ในพรรษาที่ ๓ ขณะประทับจําพรรษา ณ เวฬุวันวิหาร กรุง
ราชคฤห์ เศรษฐีกรุงราชคฤห์เลื่อมใสศรัทธาในภิกษุผู้สมบูรณ์ด้วยอิริยาบถและจริยาวัตร จึงได้ทูลขอ
อนุญาตสร้างเสนาสนะถวาย จึงทรงอนุญาตเสนาสนะ ๕ ชนิด ได้แก่ วิหาร เรือนมุงแถบเดียว เรือน
ชั้น เรือนโล้น และถํ้าที่สร้างขึ้น ทรงอนุโมทนาด้วยพระคาถาเหล่านี้ว่า  

“วิหารย่อมปูองกันความหนาวร้อนและสัตว์ร้าย นอกจากนั้นยังปูองกันงู ยุงและฝนในคราว
หนาวเย็น นอกจากนั้น ยังปูองกันลมและแดดอันร้อนจัดที่เกิดขึ้น การถวายวิหารแก่สงฆ์ เพ่ือหลีก

                                                 
๕๖

 ในที่นี้ที่กล่าวถึงศาสนสถานไว้ในลําดับหัวข้อที่ ๓ ก็เพราะว่า ศาสดา ซึ่งเป็นองค์ประกอบที่ ๑ 
และศาสนธรรมที่เป็นองค์ประกอบท่ี ๒ ของศาสนา นั้น ผู้วิจัยได้กล่าวรวมเป็นข้อเดียว-ผู้วิจัย. 

๕๗
 วสันต์  ชีวะสาธน,์ ศาสนสถานในพุทธศาสนา: แหล่งและบทบาท, (กรุงเทพมหานคร: ๒๕๕๒), หน้า ๔. 



๓๓ 

 
เร้นอยู่เพ่ือความสุขเพ่ือเพ่งพินิจ และเพ่ือเห็นแจ้ง พระพุทธเจ้าทั้งหลาย ทรงสรรเสริญว่าเป็นทาน
อันเลิศ....”๕๘ 

จากพุทธพจน์ที่ตรัสเกี่ยวกับศาสนสถาน/ศาสนวัตถุข้างต้นนี้ แสดงให้เห็นได้อย่างชัดเจน
ว่า ศาสนสถาน/ศาสนวัตถุ ไม่ว่าจะเป็นประเภทที่เกิดขึ้นโดยธรรมชาติ หรือ โดยมนุษย์สร้างขึ้นก็ตาม 
หากมีการอธิบายความให้เห็นความจริงตามหลักคําสอนของพระพุทธศาสนาแล้ว ล้วนใช้เป็นสถานที่
พัฒนาจิตใจของศาสนบุคคลให้เข้าถึงเปูาหมายของพระพุทธศาสนาได้ทั้งสิ้น  

นอกจากนั้นแล้ว วัตถุประสงค์ของศาสนสถาน/ศาสนวัตถุ ล้วนแต่เป็นพุทธประสงค์
รองลงมาตามลําดับ เช่น ศาสนาสถาน/ศาสนวัตถุ๕๙ หรือศาสนาสมบัติ หมายถึง ทรัพย์สินสมบัติ
ต่างๆ ของวัดรวมทั้งสังหาริมทรัพย์ กล่าวคือทรัพย์เคลื่อนที่ได้ เช่น เงินทอง เครื่องใช้สอยต่างๆ 
อสังหาริมทรัพย์ กล่าวคือทรัพย์ที่เคลื่อนที่ไม่ได้ เช่น ที่ดิน เสนาสนะ อุโบสถ วิหาร ศาลาการเปรียญ 
เป็นต้น เพ่ือใช้เป็นสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา ซึ่ง “ศาสนาสถานและศาสนวัตถุ ในที่นี้ หมายถึง 
สิ่งต่างๆ ที่มีความสัมพันธ์หรือเป็นตัวแทน ของพระพุทธศาสนาที่เห็นได้ชัดเจนที่สุด คือวัด ซึ่งเป็น
พุทธสถานที่รวบรวมศาสนวัตถุในทุกๆ ด้านไว้ ไม่ว่าจะเป็นพระพุทธรูป จิตรกรรมฝาผนัง รวมทั้งงาน
วรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา ซึ่งสิ่งเหล่านี้คือเครื่องสะท้อนให้เห็นถึงรูปแบบความนิยมแห่งยุค
สมัย๖๐ และศาสนสถาน/ศาสนวัตถุที่ใช้ประกอบพิธีกรรมของศาสนาพุทธ ดังนั้น อาจเรียกว่าเป็น 
พุทธสถาน 

๒) การสร้างศาสนสถาน/ศาสนวัตถุให้เกิดความเหมาะสม ความเหมาะสม ในบริบท
ของศาสนสถาน/ศาสวัตุนั้น เรียกว่า สัปปายะ กล่าวคือ เป็นสิ่งที่เหมาะกัน สิ่งที่เกื้อกูลช่วยสนับสนุน
ในการบําเพ็ญภาวนาให้ได้ผลดี ช่วยให้สมาธิตั้งมั่น ไม่เสื่อมถอย ศาสนสถาน ที่มีความเหมาะสม 
หมายถึง สถานที่ที่อยู่ซึ่งเหมาะกัน เช่น ไม่พลุกพล่านจอแจ๖๑ เป็นการทําวัดให้เป็นอาราม เป็นรมณีย
สถาน รื่นรมย์เจริญตาเจริญใจแก่ผู้พบเห็น เป็นศูนย์กลางของชุมชนด้านจิตใจ  ที่ตั้งวัดไม่ใกล้ไม่ไกล
จากชุมชนเกินไป มีการแบ่งเขตพุทธาวาส สังฆาวาสอย่างชัดเจนเป็นสัดส่วน มีการปลูกต้นไม้ให้ร่มเงา 
ร่มรื่นดูเป็นธรรมชาติ ส่วนบางวัดตั้งอยู่ในทําเลที่เหมาะสมเป็นทุนเดิม เช่น ภูเขา ลําธาร สวน ปุา ได้
เน้นเรื่องความสะอาดหรือความเป็นระเบียบเรียบร้อยสม่ําเสมอเท่ากับว่าได้สร้างความสุขเพ่ิมขึ้นแก่ผู้

                                                 
๕๘

 วิ.จู. (ไทย) ๗/๒๙๔/๘๙-๙๒. 
๕๙

 ประเวศ  วะสี, ศาสตราจารย์นายแพทย์, พระสงฆ์กับการรู้เท่าทันสังคม, ในการบริหารจัดการวัด
ในยุคโลกาภิวัตน์, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอ.พี.กราฟิคดีไซน์ และการพิมพ ์จํากัด, ๒๕๓๙), หน้า ๑๒๕. 

๖๐
 ปริยา ศุภวงศ์, อิทธิพลของพระพุทธศาสนาที่มีต่อพระราชด าริทางด้านการปกครองใน  

พระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่ หัว, รายงานการวิจัยได้รับทุนอุดหนุนการวิจัยจากมหาวิทยาลัยศรีปทุม , 

(กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยศรีปทุม, ๒๕๕๐), หน้า ๒๓. 
๖๑

 สัปปายะในพระพุทธศาสนา มี ๗ ประการ โดยมี อาวาสสัปปายะ มีความสําคัญเป็นลําดับที่ ๑ 
ดูรายละเอียดเพิ่มเติมใน พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์
ครั้งท่ี ๑๘, (นนทบุรี : เพิ่มทรัพย์การพิมพ,์ ๒๕๕๓), ข้อ ๒๘๖, หน้า ๒๐๙. 



๓๔ 

 
พบเห็น วัดหรือศาสนสถานจึงเป็นอุปกรณ์ในการพัฒนาจิตใจหรือเป็นสถานที่ยกจิตวิญญาณแห่ง
ความเป็นมนุษย์ได้เป็นอย่างดี  

นอกจากนั้นแล้ว หากเป็นศาสนสถานที่เป็นสถานที่เผยแผ่ปริยัติธรรมด้วยการฝึกอบรม
ศีลธรรม คุณธรรม จริยธรรม ให้กับเยาวชนของสถานบันการศึกษาต่างๆ หรือประชาชนผู้มีความ
สนใจในการศึกษาเรียนรู้เพ่ือให้เข้าใจองค์ความรู้ทางพระพุทธศาสนา ในเรื่องของทาน ศีล ภาวนา 
หรือ ศีล สมาธิ ปัญญา ก็มีความจําเป็นที่จะต้องมีอุปกรณ์ หรือเครื่องมือในการอํานวยความสะดวก
เพ่ือช่วยในการสื่อความ เช่น เครื่องเสียง สื่อมัลติมีเดีย ที่ทันสมัยที่สามารถทําให้นําตัวอย่าง
กรณีศึกษาต่างๆ จากเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นในสังคมยกมาแสดงประกอบการอธิบายความเข้ามาเพ่ิมเติม
จากสื่อธรรมชาติที่หาได้ภายในศาสนสถานอีกด้วย  

๓) การอธิบายศาสนสถาน/ศาสนวัตถุให้สื่อถึงหลักธรรม ศาสนสถานและศาสนวัตถุ
จํานวนมากในสังคมไทยที่บรรพบุรุษได้สร้างขึ้นแล้วมีรูปทรง ลักษณะที่สื่อความถึงหลักธรรม
พระพุทธศาสนา แต่องค์ความรู้ที่เป็นรูปแบบของศาสนวัตถุ เช่น เจดีย์รูปทรงต่างๆ ที่ได้รับอิทธิพล
พระพุทธศาสนาแบบศรีลังกา แล้วพัฒนาเป็นเจดีย์ที่มีรูปลักษณะเฉพาะของไทยแต่ละยุคสมัย เช่น 
สมัยกรุงสุโขทัย กรุงศรีอยุธยา รวมถึงสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ เป็นองค์ความรู้ที่ไม่ได้ถูกใช้เป็นสื่อเพ่ือ
การเผยแผ่พระพุทธศาสนา เนื่องจากศาสนบุคคลส่วนใหญ่ไม่ได้มีความรู้ ความเข้าใจในองค์ความรู้
เรื่องเหล่านี้ จึงเป็นเรื่องยากที่จะมีศาสนบุคคลผู้สามารถถ่ายทอดองค์ความรู้จากศาสนวัตถุให้ไปถึง 
ศาสนธรรมในพระพุทธศาสนาได้ 

เมื่อศาสนบุคคลไม่มีองค์ความรู้ จึงส่งผลทําให้พุทธศาสนิกชนขาดธรรมานุสติ ที่เป็นอยู่ก็
เป็นเพียงอาศัยความเชื่อ ความเลื่อมใส ที่ยังไม่ประกอบด้วยปัญญาเท่านั้น คุณค่าของศาสนวัตถุที่จะ
ถูกใช้เป็นอุปกรณ์ในการพัฒนาจิตใจของพุทธศาสนิกชจึงยังไม่เกิดขึ้น การรักษาพระพุทธศาสนา
และศาสนสถานต่างๆ จึงถูกละเลย ไม่ได้ให้ความเคารพในแง่ที่จะพัฒนาตนและสังคมให้เข้าถึงความ
เป็นพุทธะแต่อย่างใด  

ปัจจุบัน ศาสนสถานและศาสนวัตถุในพระพุทธศาสนา มีการนํามาใช้อธิบายความให้เป็น
ประโยชน์เพ่ือการเผยแผ่น้อยมาก ประโยชน์ของการก่อสร้างที่จะทําให้พุทธบริษัทเข้าถึงคําสอนทาง
พระพุทธศาสนาจึงยังไม่เกิดขึ้นโดยตรง เพราะไม่ได้นํามาเป็นกระบวนการในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
เท่าที่ควรจะเป็น จึงเห็นควรมีการศึกษาและถ่ายทอดองค์ความรู้ลักษณะของเจดีย์ หรือ ศาสนวัตถุที่
แฝงไว้ซึ่งหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา หรือ ธรรมเจดีย์ใน ศาสนสถานต่างๆ ของประเทศให้เกิดขึ้น
และมีการถ่ายทอดองค์ความรู้ในเรื่องนี้ให้มากกว่าที่เป็นอยู่ 

๒.๒.๔ กระบวนการด้านศาสนพิธีกับการเผยแผ่  

ศาสนพิธี หรือ พิธีกรรม แปลว่า การกระทําที่เป็นวิธีที่จะทําให้เกิดสําเร็จผลตามต้องการ 
หรือนําไปสู่ผลที่ต้องการ ส่วนคําว่า พิธี  ก็แปลงรูปมาจากคําว่า วิธี แต่ต่อมาภายหลัง คําว่า พิธี มี
ความหมายคลาดเคลื่อนไปตามกฎอนิจจัง ปัจจุบันได้ประดิษฐ์ศัพท์กันขึ้นใหม่ เช่นคําว่า กรรมวิธี 
ตัวถ้อยคําก็มีความหมายแบบเดียวกัน เพียงกลับหน้ากลับหลังกัน พิธีกรรมคือวิธีกรรม กลายเป็น



๓๕ 

 
กรรมวิธี พอมาถึงปัจจุบันมันเลือนไปจนกระทั่งว่า พิธีกรรมหรือวิธีกรรม ก็เป็นสิ่งที่ทํากันไปสักแต่ว่า
ทํา เช่นพูดกันว่า ทําพอเป็นพิธี กลายเป็นว่าไม่จริงไม่จัง ทําพอให้เห็นว่าได้ทําแล้ว แต่เดิมนั้นคือการ
กระทําท่ีเป็นวิธีการเพ่ือจะให้สําเร็จผล ให้เกิดความเป็นจริงเป็นจัง เพ่ือให้ได้ผลขึ้นมา จึงทําพิธีกรรม 

ศาสนพิธี เป็นองค์ประกอบลําดับที่ ๕ ของพระพุทธศาสนา บางทีเรียกกันว่า พิธีกรรม 
โดยในพระพุทธศาสนามีสิ่งที่เหนือกว่า พิธีกรรม อีกหลายอย่าง แต่พุทธศาสนิกชนก็ไม่ได้ใส่ใจในเรื่อง
ที่สําคัญๆ เหล่านั้นมากกว่า หรือเหมือนกันกับการให้ความสําคัญกับพิธีกรรม ต้องเข้าใจในเบื้องต้นว่า 
พิธีกรรมนั้น ไม่ใช่ไม่สําคัญ โดยเฉพาะมองพิธีกรรมที่เป็นกระบวนการของศาสนพิธีที่ต้องเกี่ยวเนื่อง
กับการเผยแผ่นั้น พิธีกรรมมีความสําคัญมาก เกี่ยวกับกระบวนการด้านศาสนพิธีกับการเผยแผ่นี้ 
ผู้วิจัยจะชี้ให้เห็น ๓ ประเด็นคือ ๑) ศาสนพิธีเป็นการฝึกวินัยเบื้องต้น ๒) ศาสนพิธีน้อมนําศรัทธาให้
เข้าถึงธรรม และ ๓) ศาสนพิธีนําบุคคลเข้าถึงพระพุทธศาสนา 

๑) ศาสนพิธีเป็นการฝึกวินัยเบื้องต้น การประกอบศาสนพิธีในทางพระพุทธศาสนานั้น 
เมื่อมีผู้เข้าไปร่วมในพิธีกรรมนั้น บุคคลผู้เข้าไปร่วมนั้น ชื่อว่า ได้เข้าสู่กระบวนการฝึกหัดพัฒนาตนให้
เริ่มรู้จักระเบียบแบบแผน โดยเมื่อบุคคลเข้าไปอยู่ในพิธีกรรมแล้วก็จะทําตามใจชอบของตนไม่ได้  จึง
เป็นการเริ่มรู้จักควบคุมพฤติกรรมตนเองในเรื่องเล็กน้อยนี้ให้ได้ก่อน เพ่ือจะควบคุมตนเองในเรื่อง
ใหญ่ๆ ได้ต่อไป ซึ่งต้องรู้จักเชื่อมโยงไปสู่การฝึกตนในเรื่องอ่ืนในการดําเนินชีวิตอีกต่อหนึ่ง  เรื่องของ
พิธีกรรมจึงเป็นการฝึกวินัยหรือเป็นวินัยเบื้องต้น เป็นการฝึกหัดพัฒนาตนให้รู้จักควบคุมกายและวาจา
ให้เข้าสู่การเป็นผู้มีศีล พิธีกรรมจึงจัดอยู่ในฝุายของศีลด้วย พิธีกรรมถ้าทําให้ถูกต้องได้ต้องเข้าใจความ
มุ่งหมาย พิธีกรรมจึงกลายเป็นลักษณะ หรือเป็นรูปแบบเฉพาะแห่งวัฒนธรรมของแต่ละสังคม จึง
เรียกว่า เป็นเอกลักษณ์ เป็นคุณค่าของพิธีกรรม การฝึกควบคุมกายวาจาของบุคคลจึงถือเป็นเรื่องศีล 
ซึ่งเป็นกระบวนการของศาสนพิธีที่จะพัฒนาบุคคลให้ได้รับประโยชน์จากการมีศาสนาที่จะต้อง
ประกอบพิธีกรรม จนกลายเป็นผลสืบเนื่องจากวินัยที่แสดงผลออกมาทางด้านวัฒนธรรม เป็นเรื่อง
ของชีวิตชุมชน หรือหมู่คณะซึ่งเป็นเอกลักษณ์ของสังคม  

๒) ศาสนพิธีน้อมน าศรัทธาให้เข้าถึงธรรม ปัจจุบัน ความหมายของศาสนพิธี ได้เลอะ
เลือนไป เวลาประกอบพิธีกรรมก็ลืมไปไม่ได้มองไปที่วัตถุประสงค์เหล่านี้  แต่กลับมุ่งมองไปที่ความ
ใหญ่โต ความหรูหรา ความโอ่อ่าเพ่ือโอ้อวด ประกวดประชันแข่งขันกันในการใช้จ่ายว่า ใครจะใช้เงิน
มากกว่ากัน พิธีกรรมแทนที่จะได้ผลก็กลายเป็นการทําให้เสียผล ที่เสียผลก็เป็นเพราะว่า ความหมายที่
แท้จริงมันสูญหายไป 

พิธีกรรม เป็นสิ่งน้อมนําจิตให้เกิดความเสื่อมใสและเพ่ิมพูนศรัทธา เพราะพิธีกรรมที่ทํา
ถูกต้อง จะมีความเป็นระเบียบเรียบร้อย ความพร้อมเพรียง และความประสานกลมกลืน เช่น คน
จํานวนเป็นร้อยเป็นพันก็สวดมนต์พร้อมกันหมด พระร้อยรูปก็สวดมนต์ประสานเป็นเสียงเดียวกัน เมื่อ
อยู่ในพิธีกรรม กิริยาวาจาก็เรียบร้อยสงบ ทําให้เกิดศรัทธาปสาทะ คนผ่านไปมาได้ยินเสียงสวดพร้อม
กันอย่างเป็นระเบียบ ฟังแล้วมีความเสนาะเพราะพริ้งยิ่งมีสมาธิฟังยิ่งเห็นความตั้งใจจริงของผู้สวดที่
เปล่งออกมาจากจิตที่สงบผ่องใส ผู้ที่ได้ยินได้ฟังก็เกิดความอ่ิมใจ ปลื้มใจ ฟังแล้วสามารถโน้มนําจิตใจ
ให้เกิดความสงบและเจริญยิ่งขึ้นไปในกุศลธรรม 



๓๖ 

 
ศาสนพิธี หรือ พิธีกรรม ได้ช่วยให้คนปัจจุบันจํานวนมากที่มีกิจกรรมที่ยุ่งวุ่นวายไปกับ

การหาเงินเลี้ยงชีพในแต่ละวัน จะไปวัดทีหนึ่งก็คือไปงานศพและได้พบกันสักที พระก็ใช้โอกาสนี้กล่าว
แสดงธรรมในพิธีกรรมนั้น หรือเมื่อได้รับนิมนต์ไปในงานต่างๆ เช่น งานแต่งงาน เป็นต้น บางทีคนที่มา
ในพิธีนั้นไม่เคยยุ่งเกี่ยวกับเรื่องศาสนา แต่เพราะเป็นประเพณีต้องมีพิธีกรรมและได้เกี่ยวข้องกับพระ 
จึงต้องนิมนต์พระไปในพิธีกรรมนั้น จึงเป็นโอกาสที่พระจะใช้พิธีกรรมนั้นกล่าวสอนธรรมหรือให้
โอวาทบ่าวสาว ถ้าพูดสอนไม่ได้ ก็พยายามให้ธรรมโดยไม่พูดให้ดีที่สุด  

๓) ศาสนพิธีน าบุคคลเข้าถึงพระพุทธศาสนา ศาสนพิธี หรือ พิธีกรรม เป็นจุดเริ่มต้นที่
จะชักนําให้บุคคลเข้าถึงเนื้อหาสาระของศาสนาที่เป็นศาสนธรรมต่อไป รูปแบบทั้งหลายมีความสําคัญ
ฉันใด พิธีกรรมก็มีความสําคัญฉันนั้น กล่าวคือมีความสําคัญโดยต้องมีเนื้อหาสาระแฝงอยู่ในศาสนพิธี 
หรือ พิธีกรรมนั้นๆ อยู่ด้วยเสมอ ถ้าเหลือแต่รูปแบบ เนื้อหาสาระไม่มีแล้ว ก็จะไม่ตรงตามความมุ่ง
หมาย เช่นกลายเป็นเรื่องของความโก้หรูประกวดประชันกันว่า ใครจะใหญ่จะโตกว่ากัน กลายเป็น
เรื่องสิ้นเปลือง เช่น การอุปสมบทในสังคมไทยปัจจุบัน ไม่ได้มุ่งเนื้อหาสาระเท่าที่ควร ไม่รู้ว่าบวชเพ่ือ
อะไร มุ่งแต่รูปแบบที่จะให้ได้จัดงานใหญ่โต มีการเชิญแขกมากมาย ตั้งโต๊ะกินเลี้ยงกันสิ้นเปลืองเงิน
ทอง แต่ผู้บวชนั้นกลับไปใช้ชีวิตในศาสนสถานเพียงหนึ่งสัปดาห์บ้าง หนึ่งปักษ์บ้าง แล้วก็ลาสิกขาบท
ออกไป แต่ในระหว่างที่อยู่ในศาสนสถานนั้น ก็ไม่ได้ฝึกฝนอบรมพัฒนาตนด้วยการศึกษาหลักธรรมคํา
สอนเท่าท่ีพึงจะเป็น 

ที่จริงแล้วต้องยอมรับว่า พุทธบริษัทจํานวนมากยังเข้าไม่ถึงเนื้อหาสาระที่เป็นศาสนธรรม
เพราะบางทีก็กีดกันตนเองด้วยการมองเห็นเป็นเรื่องนามธรรม ซึ่งการทําให้บุคคลเข้าถึงตัวหลักคํา
สอนทันทีทันใด เป็นเรื่องยากอย่างยิ่ง จึงต้องมีรูปธรรม หรือ รูปแบบที่จะใช้เป็นเครื่องมือในการสื่อให้
บุคคลเหล่านั้นเห็นเป็นรูปธรรมได้ก่อน ศาสนพิธี หรือ พิธีกรรม จึงเป็นรูปธรรมที่ดีที่สุดที่จะนํามาสื่อ
ให้กับบุคคลผู้ห่างไกศาสนาทั้งหลายให้เข้าถึงพระศาสนาได้ถ้าใช้เป็น 

จะเห็นได้ว่า ศาสนพิธี หากสามารถสร้างกระบวนการโดยใช้ศาสนพิธีหรือพิธีกรรมเป็น
ขั้นตอนหนึ่งของการเผยแผ่แล้ว จะทําให้เกิดประโยชน์ต่อพุทธศาสนิกชนเป็นอย่างยิ่ง โดยเฉพาะกลุ่ม
บุคคลผู้ที่ยังเห็นว่า เรื่องศาสนาเป็นเรื่องนามธรรมและเป็นแค่พิธีกรรมจึงทําพอเป็นพิธี ถ้ามองในแง่
เป็นที่มั่นสุดท้าย สมควรจะใช้ประโยชน์ เพ่ือตรึงศาสนาไว้ไม่ให้เสื่อมลงไปกว่านี้ เมื่อพระพุทธศาสนา
ยังมีรูปแบบอยู่ ก็แสดงว่า ยังไม่หมดหากจะกลับไปใช้ศาสนพิธีหรือพิธีกรรมนี้เป็นจุดตรึงและเสริม
กําลังเพ่ือทําให้ศาสนธรรมได้รับความสนใจ เห็นความสําคัญจากพุทธบริษัทโดยสามารถนําไปปรับใช้
ในชีวิตประจําวันได้แล้ว ก็จะเป็นประโยชน์ต่อการสืบต่ออายุพระพุทธศาสนาเป็นอย่างดียิ่ง 

จากที่กล่าวมาองค์ประกอบทั้ง ๕ ของพระพุทธศาสนา เมื่อมองความสัมพันธ์ของแต่ละ
องค์ประกอบในลักษณะที่เป็นกระบวนการ ทั้งมุมมองจากข้างบนลงข้างล่างคือจากความเป็นพุทธะที่
เป็นตัวศาสดาหรือศาสนธรรม ผ่านความเป็นศาสนบุคคล ศาสนสถาน/ศาสนวัตถุ และศาสนพิธีอัน
เป็นขั้นตอนท่ีทําให้บุคคลเข้าถึงความเป็นพุทธะ และมุมมองจากข้างล่างขึ้นสู่ข้างบนคือมองจากศาสน
พิธีที่เป็นระเบียบวิธีที่จะนําผู้ศึกษาเข้าสู่ศาสนสถานอันเป็นพ้ืนที่ของจิตใจโดยพัฒนาตนเองจนเป็นศา
สนบุคคล มีเปูาหมายและหลักการดําเนินชีวิตโดยใช้ศาสนธรรมนําชีวิตจนเห็นความสําคัญของศาสน



๓๗ 

 
ธรรมหรือพระศาสดา จนกระทั่งเข้าถึงความเป็นพุทธะแล้ว องค์ประกอบของศาสนาแต่ละองค์ประกอบ 
ล้วนใช้อธิบายความเพ่ือให้พุทธบริษัทเกิดสัมมาทิฏฐิ มีความเข้าใจในพระรัตนตรัย เข้าใจแนวทางใน
การดําเนินชีวิตเพ่ือเข้าถึงความเป็นพุทธะหรือพ้นทุกข์ได้เสมอ  

๒.๓ แนวคิดพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา  
ผู้ศึกษาได้ดําเนินการทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องในเบื้องต้นพบว่า ทั้งข้อมูล

ทางด้านเอกสารและด้านเนื้อหา รูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยงานพุทธศิลป์นั้นมีการให้คํา
จํากัดความไว้ค่อนข้างน้อย จะมีเพียงเนื้อหาที่ใกล้เคียงกัน สําหรับข้อมูลทางด้านพุทธศิลป์ ทั้ งข้อมูล
ทางด้านเอกสารและด้านเนื้อหาต่างก็พบคุณประโยชน์ของงานพุทธศิลป์ แม้ว่าจะเป็นข้อมูลจาก
เอกสารร่วมสมัย ก็ล้วนกล่าวถึงงานพุทธศิลป์ว่ามีความสําคัญยิ่ง ทั้งนี้ผู้ศึกษาได้เรียบเรียงลําดับข้อมูล
สําคัญโดยเริ่มจากตัวบุคคลและวัดก่อน แล้วจึงจะกล่าวถึงเนื้อหาของการทํางานพระพุทธศาสนาโดย
ผ่านงานพุทธศิลป์ที่ค้นคว้ามาดังต่อไปนี้ 

เพ่ือศึกษารูปแบบการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของชาวอีสานผู้ศึกษาจําเป็นต้อง
ค้นคว้าเรียบเรียงที่มาของแนวคิดในด้านหลักการจัดการภูมิทัศน์เกิดขึ้นจากความสัมพันธ์ระหว่างการ
ออกแบบภูมิทัศน์ การจัดสร้างและงานดูแลบํารุงรักษาภูมิทัศน์ โดยผู้ออกแบบงานภูมิทัศน์จะต้อง
กําหนดน้ําหนักหรืออัตราส่วนระหว่างความสวยงาม ในด้านการใช้ประโยชน์และการดูแลรักษาที่
สัมพันธ์กันความสําเร็จของงานภูมิทัศน์นั้นจะอยู่ที่ความคงทน มีอายุการใช้งานที่ยืนยาว และการเพ่ิม
คุณค่าเมื่อเวลาเปลี่ยนไป การดูแลรักษางานภูมิทัศน์เป็นงานที่สําคัญที่สุดและเป็นเครื่องบ่งชี้ความ
ประสบผลสําเร็จของงานภูมิทัศน์เพราะงานดูแลรักษาใช้เวลา แรงงาน งบประมาณในระยะเวลายาว 
ผู้ออกแบบจึงต้องตระหนักว่า “จะออกแบบอย่างไรให้งานภูมิทัศน์มีความสวยงาม ใช้ประโยชน์ได้
คุ้มค่า และมีการดูแลรักษาง่าย” การจัดสร้างงานภูมิทัศน์ต้องเป็นไปตามแบบที่มีคุณภาพมีความ
คงทนถาวรและเอ้ือต่อการดูแลรักษา 

สมจิต โยธะคง ได้ให้แนวคิดของงานภูมิทัศน์เพ่ือดูแลบํารุงรักษาอย่างง่ายและต่ําไว้  ๓ 
แนวทาง ได้แก่ แนวทางที่หนึ่ง ในการออกแบบภูมิทัศน์ที่ดีจะต้องให้เกิดความสวยงามประทับใจ 
(attractive) ทั้งผู้ออกแบบ ผู้ใช้งาน ผู้พบเห็นและมีความคงทนอยู่ไว้นาน (livable) แนวทางที่สอง 
การจัดสร้างงานภูมิทัศน์ที่ดี ต้องคํานึงถึงคุณภาพของวัสดุที่ใช้เป็นองค์ประกอบ วิธีการจัดสร้าง ความ
แข็งแรง คงทน ประณีต และแนวทางที่สามในด้านการบํารุงรักษา ควรตระหนักถึงความยุ่งยาก 
ซับซ้อน การใช้เวลา แรงงานและงบประมาณ ลักษณะของงานภูมิทัศน์ที่ดีไม่จําเป็นต้องสวยงามบน
ความยุ่งยากซับซ้อน แต่สามารถเกิดความสวยงามบนความเรียบง่ายและเป็นความงามที่ยืนยาว๖๒  

สิ่งที่แสดงให้เห็นลําดับระยะเวลาของแนวคิดในการสร้างภูมิทัศนสถานหรืองานภูมิทัศน์
นั้น ได้แก่ การจัดสวนญี่ปุุน สวนลอยบาบิโลนสร้างโดยกษัตริย์เนบูคัดเนสซาร์ที่ ๒ ประมาณ ๖๐๐ ปี

                                                 
๖๒ สมจิต  โยธะคง, การจัดการงานดูแลบ ารุงรักษาภูมิทัศน์ : Management of Landscape 

Maintenance, (กรุงเทพมหานคร: รวมสาส์น, ๒๕๔๐), หน้า ๕๑-๕๒. 



๓๘ 

 
ก่อนคริสตกาลและ สวนสวรรค์เปอร์เซีย การสร้างสวนในประเพณีโบราณเหล่านี้ นับเป็นตัวอย่างของ
ร่องรอยการสร้างภูมิทัศนสถานที่เก่าแก่ที่สุด๖๓ แสดงถึงรสนิยมการสร้างภูมิทัศนสถานของมนุษยชาติ
ที่มีมาอย่างยาวนานแล้ว ในยุโรปสมัยเรอเนสซองส์(Renaissance)หรือยุคฟ้ืนฟูศิลปวิทยาการได้นํามา
ซึ่งยุคแห่งการออกแบบที่ยิ่งใหญ่ รวมทั้งสวนเพ่ือความมีสุนทรียภาพต่างๆ เช่น วิลลา เดอเอสเตที่ทิโวลิ 
ที่สร้างระหว่างคริสต์ศตวรรษที่ ๑๖ และ ๑๗ (พ.ศ.๒๐๔๓-๒๒๔๓) ได้บรรลุถึงขีดสูงสุดแห่งความ
ยิ่งใหญ่ ซึ่งเป็นผลงานของ อังเดร เลอ โนตร์ ณ วัว เลอ วิกกอง และ พระราชวังแวร์ซายส์ 

ต่อมาในคริสต์ศตวรรษที่ ๑๘ (ระหว่าง พ.ศ.๒๒๔๔-๒๓๔๓) อังกฤษเริ่มเน้นสไตล์ใหม่ของ 
“สวนภูมิทัศน์” บุคคล เช่น วิลเลียม เคนท์ ฮัมฟรีย์ เรพตัน รวมทั้งโจเซฟ แพกซ์ตัน และผู้มีชื่อเสียง
มากที่สุดอีกคนหนึ่งคือ ลานเซลอต บราวน์ “ผู้สามารถ” ได้แปรเปลี่ยนอุทยานคฤหาสที่ยิ่งใหญ่ของ
อังกฤษให้กลายเป็นธรรมชาติที่เรียบและสะอาดงดงาม อุทยานเหล่านี้ยังคงเหลือให้ ชมในปัจจุบัน
หลายแห่ง คําว่าภูมิสถาปัตยกรรมในภาษาอังกฤษคือ “Landscape Architecture” ได้ใช้เรียกเป็น
ครั้งแรกโดยชาวสก็อตชื่อ กิลเบิร์ต เลง มีสัน ในหนังสือชื่อเรื่อง ภูมิสถาปัตยกรรมแห่งจิตรกรรมอัน
ยิ่งใหญ่แห่งอิตาลี (ลอนดอน พ.ศ. ๒๓๗๑) เป็นเรื่องเกี่ยวกับประเภทของสถาปัตยกรรมที่ปรากฏใน
ภาพเขียนภูมิทัศน์ คําว่า “ภูมิสถาปัตยกรรม” ได้รับการตอบรับนํามาใช้ต่อมาโดย เจซี ลูดอน และเอ.
เจ. ดาวนิง สําหรับประเทศไทยเริ่มใช้คําว่า "ภูมิสถาปัตยกรรม" ประมาณ พ.ศ.๒๔๙๘ เมื่อเริ่มมีการ
เปิดสอนวิชานี้ในชั้นปีที่ ๓ ของหลักสูตรสถาปัตยกรรมศาสตร์บัณฺฑิตในจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัยซึ่ง
เปิดสอนเป็นครั้งแรกโดยอาจารย์จันทรลดา บุณยมานพ ซึ่งจบปริญญาโทด้านภูมิสถาปัตยกรรมจาก
มหาวิทยาลัยคอร์เนลล์ สหรัฐอเมริกา 

ล่วงสู่คริสต์ศตวรรษที่ ๑๙ (พ.ศ.๒๓๔๔-๒๔๔๓) การวางแผนชุมชนเมืองเริ่มมีบทบาท
สําคัญโดยเป็นการผสมผสานระหว่างการวางแผนผังสมัยใหม่รวมกับสวนภูมิทัศน์ประเพณี ซึ่งทําให้ภูมิ
สถาปัตยกรรมกลายเป็นจุดรวมสําคัญที่มีลักษณะเฉพาะของตัวเองขึ้น ในช่วงครึ่งหลังของศตวรรษ 
เฟรเดอริก ลอว์ ออล์มสเตด ได้ออกแบบสวนสาธารณะหลายแห่งออกมาอย่างต่อเนื่อง ซึ่งเป็น
กลายเป็นผลที่มีอิทธิพลอย่างสําคัญต่อการปฏิบัติวิชาชีพภูมิสถาปัตยกรรมในยุคปัจจุบัน สวนสาธารณะ
ดังกล่าวบางแห่งได้แก่ เซ็นทรัลปาร์ก ในนครนิวยอร์ก, พรอสเป็กปาร์ก ใน บรุกลีน และในนคร
บอสตัน ที่ได้ชื่อเรียกกันว่า ระบบสวนสาธารณะสร้อยหยกเขียว  

ภูมิสถาปัตยกรรมได้พัฒนาตัวเองมาเป็นสาขาวิชาชีพการออกแบบเฉพาะ ได้สนองตอบ
ต่อขบวนการออกแบบและสถาปัตยกรรมตลอดช่วงเวลาในคริสต์ศตวรรษที่ ๒๐ (พ.ศ.๒๔๔๔-๒๕๔๓) 
การค้นคิดสิ่งใหม่ๆ มีผลให้การแก้ปัญหาทางภูมิสถาปัตยกรรมในทางที่ก้าวหน้าขึ้นสําหรับในงาน
ภูมิทัศน์ถนน สวนสาธารณะและอุทยาน ผลงานของ มาร์ธา ชวาทส์ ในสหรัฐฯ และในยุโรป เ ช่น 
ชูเบิร์กปลิน ในรอตเตอร์ดาม เป็นตัวอย่างที่น่าสนใจ 

                                                 
๖๓ Geoffrey A. Jellicoe and Susan Jellicoe, The Landscape of Man: Shaping the 

Environment from Prehistory to the Present Day, (London: Thames and Hudson Ltd, 1995, p.32). 
 



๓๙ 

 
ประวัติความเป็นมาของภูมิสถาปัตยกรรมของประเทศไทยไม่เป็นที่ชัดเจนนัก อาจเป็น

ด้วยหลักฐานทั้งทางประวัติศาสตร์และโบราณคดีถูกทําลายในในสงครามไทย-พม่าที่กรุงศรีอยุธยา
โดยเฉพาะเมื่อ พ.ศ. ๒๓๑๐ ในศิลาจารึกพ่อขุนรามคําแหงสมัยสุโขทัยกล่าวไว้เพียงการปลูกต้นไม้เชิง
เกษตรกรรมไว้เบื้องเหนือเบื้องใต้ มีกล่าวถึงตระพังหรือสวนน้ําไว้บ้างแต่ไม่พรรณนารูปแบบและความ
สวยงาม ต่อมาในสมัยอยุธยาตอนปลาย บาทหลวงชาวฝรั่งเศสบันทึกเรื่องราวเกี่ยวกับสวนในสมัย
พระนารายณ์มหาราชไว้พอควร ว่ามีชาวต่างประเทศนําพรรณไม้แปลกๆ มาถวาย และทรงลงมือทํา
สวนด้วยพระองค์เองในพระราชวังลพบุรี ไม่กล่าวถึงรูปแบบและความสวยงามที่มีนัยสําคัญไว้เช่นกัน 

ในสมัยต้นรัตนโกสินทร์มีการนํารูปแบบสวนจีนมาสร้างในพระบรมมหาราชวังและวัด
สําคัญ เรียกว่าเขามอ มีการสร้างสวนซ้ายสวนขวา เริ่มมีการสร้างสวนเพ่ือความปีติในสมัยรัชกาลที่ ๕ 
เริ่มมีสวนและมีรูปแบบของสวนปรากฏชัดเจนขึ้น มีการนํารูปแบบสวนยุโรปซึ่งกําลังผ่านความรุ่งเรือง
ของยุคเรอเนสซองส์ โดยมีนายช่างฝรั่งที่เข้ามารับราชการ เช่น นายเฮนรี อาลบาสเตอร์ หรือพระ
เศวตศิลา ต้นตระกูลเศวตศิลารวมทั้งคนอ่ืนๆ มาเป็นผู้ออกแบบและก่อสร้างสวนหลายแห่ง อุทยาน
สราญรมย์เป็นตัวอย่างสวนที่ยังหลงเหลือและได้รับการบูรณะให้สวยงามในปัจจุบัน จนกระทั่งในสมัย
พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวอาจเป็นผู้ให้กําเนิดการผังเมืองและภูมิสถาปัตยกรรมเป็น
พระองค์แรกก็ว่าได้ พระราชหัตถ์เลขาถึงเจ้าพระยาวรพงศ์ ระหว่าง พ.ศ. ๒๔๔๔-๒๔๕๒ เป็นข้อ
พิสูจน์ได้เป็นอย่างดีว่าพระองค์ทรงเชี่ยวชาญในงานทั้งสองสาขานี้อย่างไร ทรงรู้จักต้นไม้ พร้อมทั้งชื่อ
และอุปนิสัยพรรณไม้ต่างๆ ที่ใช้ปลูกท้ังในสวนและในเมืองนับได้เกือบร้อยชนิด 

งานสวนและสถาปัตยกรรมที่ได้รับอิทธิพลยุโรปในรัชกาลที่ ๔-๕ ได้ต่อเนื่องมาถึงสมัย
รัชกาลที่ ๖ และ ๗ เช่น พระราชวังฤดูร้อนต่างๆ เป็นต้นว่า พระราชวังบ้านปืน และพระตําหนัก
มฤคทายวัน เพชรบุรี วังสนามจันทร์ นครปฐมและวังไกลกังวล เป็นต้น รูปแบบของสวนไม่เป็นที่
เด่นชัดว่ามีรูปแบบอย่างไร กล่าวกันว่าเป็นงานประกอบที่ทําโดยสถาปนิกชาวยุโรปผู้ออกแบบและ
ก่อสร้างอาคาร ซึ่งอาจมีรูปแบบที่สวยงามแต่ได้ถูกแปรเปลี่ยนไปโดยกาลเวลา 

สวนและงานภูมิสถาปัตยกรรมได้หยุดนิ่งมาตั้งแต่ยุคเศรษฐกิจโลกตกต่ําในปลายรัชกาลที่ 
๗ และเริ่มขยับตัวขึ้นใหม่ ในสมัยจอมพลสฤษดิ์ ธนะรัชต์ ที่เริ่มพัฒนาประเทศและสมัยเริ่มสงคราม
เวียดนาม การใช้ประเทศไทยเป็นฐานทัพแห่งหนึ่งของสหรัฐฯ ทําให้มีความต้องการบ้านเช่าที่มีสวน 
ต่างประเทศที่เข้ามาลงทุนสร้างโรงแรม เช่น โรงแรมสยามอินเตอร์คอนติเน็นตัล (ปัจจุบันถูกรื้อ
กลายเป็นศูนย์การค้าสยามพารากอน) และโครงการเงินกู้ได้เผยโฉมของภูมิสถาปัตยกรรมให้ปรากฏ 
ช่างจัดสวนไทยจึงได้เคยเห็นและรู้จักวิชาชีพภูมิสถาปัตยกรรมที่ เป็นสากลเป็นครั้งแรก ใน
ขณะเดียวกัน เทศบาลนครกรุงเทพฯ ก็ได้เริ่มรณรงค์จัดสวนตามมุมต่างๆ ของถนน เรียกว่า 
“สวนหย่อม” โดยเลียนแบบ “สวนญี่ปุุน” ซึ่งเป็นที่นิยมมากในสมัยนั้น 

๒.๓.๑ ความหมายและประเภทของพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน 

ในความหมายของคําว่าพุทธศิลป์ พุทธศิลป์เป็นคําศัพท์ที่ใช้เรียกงานศิลปะที่สร้างขึ้น
ภายใต้พระพุทธศาสนา ตามเนื้อหาจากพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒ ได้ให้
ความหมายของข้อมูลอันเกี่ยวกับงานพุทธศิลป์ไว้ดังนี้ คําว่า “พุทธศิลป์” เกิดจากคําสองคํา โดย คํา



๔๐ 

 
ว่า “พุทธะ” แปลว่า ผู้ตรัสรู้ ผู้ตื่นแล้ว ผู้เบิกบานแล้ว ใช้เป็นพระนามเฉพาะของพระบรมศาสดาแห่ง
พระพุทธศาสนา เรียกเป็นสามัญว่า พระพุทธเจ้า คําสั่งสอนของพระพุทธเจ้า หรือศาสนาของ
พระพุทธเจ้า จึงเรียกว่า “พระพุทธศาสนา” ดังนั้น คําว่า “พุทธะ” ในที่นี้จึงหมายถึง พระพุทธเจ้า 
หรือพระพุทธศาสนา๖๔ ส่วนคําว่า “ศิลป์” (ศิลปะ หรือศิลปะ) ตรงกับภาษาสันสกฤตว่า “ศิลฺป” และ
ภาษาบาลีว่า “สิปฺป” แปลว่า มีฝีมืออย่างยอดเยี่ยม หมายถึง ฝีมือทางการช่าง การทําให้วิจิตรพิสดาร 
นอกจากนีย้ังมีความหมายครอบคลุมถึง การแสดงออกซึ่งอารมณ์สะเทือนใจให้ประจักษ์ด้วยสื่อต่างๆ 
อย่างเช่น เสียง เส้น สี ผิว รูปทรง เป็นต้นได้แก่ ศิลปะการดนตรี ศิลปะการวาดภาพ ศิลปะการละคร 
วิจิตรศิลป์ เป็นต้น๖๕ 

พระธรรมโกศาจารย์ หรือพุทธทาสภิกขุ ท่านได้อธิบายความหมายเกี่ยวกับพุทธศิลป์มี
เนื้อความสรุปได้ว่า ยอดของศิลปะนั้น เป็นเรื่องดํารงชีวิตจิตใจให้อยู่เหนือความทุกข์ นี่เป็นศิลปะ
สูงสุดในพระพุทธศาสนา เรียกว่า เป็นศิลปะของชาวพุทธ ในการที่ช่วยกันปลดเปลื้องความทุกข์
ในทางจิตใจ หรือปัญหาสังคม๖๖  

ความหมายของงานพุทธศิลป์จากพจนานุกรม และจากพระธรรมโกศาจารย์ ทําให้ผู้วิจัย
สามารถกล่าวได้ว่า ผลงานที่ผ่านแนวทางการทํางานศิลปะที่มาจากความศรัทธาต่อพระพุทธศาสนา 
ล้วนอยู่ในขอบข่ายความหมายของงานพุทธศิลป์ด้วย มีความสัมพันธ์กับวัตถุประสงค์ข้อที่ ๑ ของผู้
ศึกษา กล่าวคือ เพ่ือศึกษารูปแบบการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ของสังคมอีสาน จําเป็นต้องใช้ความหมายที่อธิบายงานพุทธศิลป์ได้ครบถ้วน เพ่ือดําเนินการศึกษาใน
ลําดับต่อไป 

สําหรับความหมายของภูมิทัศนสถาน ได้เรียบเรียงจากการทบทวนวรรณกรรม ดังนี้ 

พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน ได้ให้คําจํากัดความ สําหรับคําว่า "ภูมิทัศน์" ตรง
กับคําภาษาอังกฤษว่า Landscape เป็นคําผสมระหว่าง land แปลว่า ภูมิ (แผ่นดิน) scape แปลว่า 
ทัศน์ (สิ่งที่เห็น) หรือภาพ (รูปที่ปรากฏเห็น) พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.๒๕๔๒ บัญญัติ
ว่าภูมิ , ภูมิ- [พูม,พูมิ-, พูมมิ-] น. แผ่นดิน, ที่ดิน ส่วนคําว่า ทัศน, ทัศน์, ทัศนะ, ทัศนา [ทัดสะนะ-, 
ทัด, ทัดสะ-] น. ความเห็น, การเห็น, เครื่องรู้เห็น, สิ่งที่เห็น, การแสดง, ทรรศนะ ก็ใช้๖๗. ความหมาย
ของภูมิทัศนสถาน มาจากคําว่า ภูมิทัศน์ กับคําว่าสถาน แปลว่า ที่ตั้ง  โดยคําว่า ภูมิทัศน์ ตรงกับคํา

                                                 
๖๔ ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒, (กรุงเทพมหานคร: นาน

มีบุ๊คส์บัพลิเคชั่นส์, ๒๕๔๖), หน้า ๗๙๕. 
๖๕ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๑๐๑. 
๖๖ พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ), พุทธทาสลิขิตข้อธรรม บันทึกนึกได้เอง : ว่าด้วยชีวิต 

สังคม การเมือง สันติภาพ และหลักคิดส าคัญๆ, (สุราษฎร์ธานี : สวนโมกขพลาราม และคณะธรรมทาน , ๒๕๔๗),
หน้า ๑-๔. 

๖๗ ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒, (กรุงเทพมหานคร: นาน
มีบุ๊คส์ บัพลิเคชั่นส์, ๒๕๔๖), หน้า ภ. 



๔๑ 

 
ภาษาอังกฤษว่า Landscape มีผู้บัญญัติคํานี้ใช้แทนการทับศัพท์ภาษาอังกฤษเป็นครั้งแรกเมื่อ พ.ศ. 
๒๕๒๐ หมายถึง ภาพรวมของพ้ืนที่ใดพ้ืนที่หนึ่ง ที่มนุษย์ รับรู้ทางสายตาในระยะห่าง อาจเป็นพ้ืนที่
ธรรมชาติที่ประกอบด้วยรูปทรงของแผ่นดิน น้ํา ต้นไม้ สัตว์และสรรพสิ่งมนุษย์สร้างในสภาพอากาศ
หนึ่งและช่วงเวลาหนึ่งที่เรียกว่าภูมิทัศน์ธรรมชาติ หรือภาพรวมของเมืองหรือส่วนของเมือง เรียกว่า
ภูมิทัศน์เมืองนอกจากนี้ยังมีการใช้คําว่าภูมิทัศน์ กับพ้ืนที่อันมีลักษณะเฉพาะเด่นชัด เช่น ภูมิทัศน์
ทะเล ภูมิทัศน์ภูเขา ภูมิทัศน์ทะเลทราย หรือ ภูมิทัศน์พระจันทร์ ซึ่งหมายถึงภาพรวมของพ้ืนที่บนผิว
ดวงจันทร์ที่มนุษย์อวกาศไปเยือน งานภูมิทัศน์ มีความเกี่ยวข้องกับศาสตร์หนึ่งที่เรียกว่า งานภูมิ
สถาปัตยกรรม ซึ่งเกี่ยวข้องกับธรรมชาติ สิ่งแวดล้อม รวมทั้งคน สัตว์ และพืชพรรณประจําถิ่น 
สําหรับประเทศไทยการใช้คําว่า ภูมิทัศน์ นั้นพบครั้งแรกในรายงานทางเทคนิคด้านภูมิสถาปัตยกรรม 
โครงการอุทยานประวัติศาสตร์สุโขทัย  

การจัดภูมิทัศน์ (Landscaping) หมายถึง การอาศัยการปรุงแต่งจากธรรมชาติที่มีอยู่เดิม 
รวมทั้งเพ่ิมเติมบางสิ่งบาง อย่างเข้าไป คล้ายกับคําว่าการจัดสวน เพียงแต่การจัดสวนมีขอบเขตหรือ
พ้ืนที่แคบกว่า ส่วนคําว่างานภูมิทัศน์ หมายถึงงานที่กระทํากับพ้ืนที่ภายนอกอาคารที่มีการปรับแต่ง
พ้ืนที่ให้มีประโยชน์ใช้สอยอย่างมีประสิทธิภาพ มีความร่มรื่นสวยงามและมีเอกลักษณ์ รวมทั้งการมี
องค์ประกอบพ้ืนฐาน เช่น ระบบการให้แสงสว่าง ระบบการให้น้ําต้นไม้ ระบบระบายน้ําและระบบ
ปูองกันน้ําท่วม ระบบอํานวยความสะดวก เช่น ศาลา ม้านั่ง ถังขยะ ปูาย ตลอดจนสิ่งประเทืองใจเช่น 
น้ําพุ น้ําตก หรือประติมากรรม งานภูมิทัศน์มีทั้งขนาดเล็กที่ไม่ซับซ้อนที่เรียกว่า สวนประดับ หรือ 
สวนหย่อม ไปจนถึงงานซับซ้อนและมีขนาดใหญ่ เช่น สวนสาธารณะขนาดใหญ่ในเมือง งานภูมิทัศน์
ในโรงแรม อาคารสถานที่ขนาดใหญ่ งานผังบริเวณโครงการขนาดใหญ่ งานลานเมืองและสถานที่
สําคัญอ่ืนๆ ในเชิงการออกแบบและก่อสร้าง “งานภูมิทัศน์” หมายถึงชุดงานที่แยกออกจากงาน
อาคาร และงานภายในอาคารเพ่ือความสะดวกในการประมูลและก่อสร้างเนื่องจากผู้รับเหมาก่อสร้าง
ภูมิทัศน์มีความชํานาญและมีลักษณะการทํางานที่แตกต่างจากผู้รับเหมางานอาคารและงานภายใน
อาคาร ปกติงานภูมิทัศน์จะแยกแบบออกเป็นสองชุดแต่สัมพันธ์กันโดยแบ่งตามลักษณะของวัสดุ 
ได้แก่งานภูมิทัศน์แข็ง (Hard scape) ได้แก่ส่วนของงานที่เป็นองค์ประกอบแข็ง ได้แก่ ผิวพ้ืน 
โครงสร้างและงานก่อสร้างต่างๆเช่น ศาลา ลานพักผ่อน น้ําตก น้ําพุ บ่อน้ํา ลําธารจําลอง และงานภูมิ
ทัศน์นุ่ม (Soft scape) ได้แก่ ส่วนของงานที่เป็นงานดิน งานปลูกและจัดตกแต่งด้วยพืชพรรณต่างๆ  

นอกจากนี้ ความหมายของภูมิทัศนสถาน จะครอบคลุมถึงคําว่าภูมิทัศน์สถาปัตยกรรม 
หรือภูมิสถาปัตยกรรม (Landscape architecture) ด้วย โดยงานภูมิสถาปัตยกรรม มีความเกี่ยวข้อง
กับการออกแบบพื้นที่ภายนอกตลอดจนโครงสร้างหรือจุดสนใจของพ้ืนที่ให้สัมพันธ์กับสภาพแวดล้อม 
ตอบสนองพฤติกรรมการใช้สอยของมนุษย์ และเกิดความงามทางสุนทรียะ๖๘ มีการใช้ศาสตร์หลาย
ประเภท ได้แก่ ศิลปะและวิทยาศาสตร์ว่าด้วยการวางแผน การออกแบบ และการจัดการงานภูมิทัศน์

                                                 
๖๘ Geoffrey A. Jellicoe and Susan Jellicoe, The Landscape of Man: Shaping the 

Environment from Prehistory to the Present Day, p.32). 



๔๒ 

 
สาธารณะ งานภูมิทัศน์และสวนส่วนบุคคล สามารถแบ่งเป็นสาขาย่อย ได้แก่ การออกแบบภูมิทัศน์ 
(Landscape design) ได้แก่ การออกแบบที่ว่างทั้งในเมืองและชนบท, ภูมิทัศน์วิศวกรรม 
(Landscape engineering) ได้แก่งานด้านเทคนิคในงานภูมิสถาปัตยกรรม, การวางแผนภูมิทัศน์ 
(Landscape planning) ได้แก่การวางแผนพ้ืนที่ขนาดใหญ่ หรืองานพัฒนาโครงการภูมิทัศน์ระยะ
ยาว, การจัดการงานภูมิทัศน์ (Landscape management) ได้แก่การดูแลและจัดการภูมิทัศน์มนุษย์
สร้างและภูมิทัศน์ธรรมชาติ, และ งานภูมิทัศน์สวน (Landscape gardening) ได้แก่งานออกแบบ
สวนในคฤหาสก์ขนาดใหญ่ ซึ่งนิยมทําและมีความสําคัญในคริสต์ศตวรรษที่ ๑๘-๑๙ ในยุโรป 
โดยเฉพาะประเทศอังกฤษ นับเป็นต้นตอของภูมิสถาปัตยกรรม๖๙ คําว่า ภูมิทัศนสถาน ของวัดเจติยภูมิ 
จึงสามารถเลือกศึกษาได้ตามสาขาท่ีเกี่ยวข้องกับวัตถุประสงค์ของการศึกษา 

การออกแบบภูมิทัศน์ หมายถึง งานที่ผนวกเอาความรู้ทางด้าน ศิลปะ และวิทยาศาสตร์
และเทคโนโลยี เข้าด้วยกันเพ่ือนํามาใช้ในออกแบบโดยคํานึงถึงองค์ประกอบทางศิลปะ (Design 
elements) ซึ่งโดยรวมเรียกว่า ทัศนธาตุ ได้แก่ เส้น สี รูปทรง ที่ว่าง ผิวสัมผัส ลวดลาย ฯลฯ และ
เทคนิคการออกแบบต่างๆ เช่นความกลมกลืน ความแตกต่าง ความสมดุล รวมทั้งปัจจัยทางด้าน
สภาพแวดล้อม, ดิน, น้ํา, ภูมิอากาศ,อาคารสิ่งก่อสร้างต่างๆ จะเป็นตัวกําหนดลักษณะการออกแบบ
เพ่ือให้เกิดประโยชน์ใช้สอยเพ่ิมขึ้น นอกเหนือจากความงามแล้ว ยังเกี่ยวกับวิธีการใช้พ้ืนดินในทุกๆ
ด้านที่จะทําให้เกิดมุมมองด้านสิ่งแวดล้อมที่ดีภายนอกอาคาร 

หลักการออกแบบภูมิทัศน์หรือการออกแบบภูมิสถาปัตยกรรมเกี่ยวข้องกับสิ่งต่างๆ 
มากกว่าการวางตําแหน่งปลูกไม้ยืนต้น ไม้พุ่มและพืชพันธุ์อ่ืนๆ ในขอบเขตที่ดิน เป็นศิลปะผสานกับ
ศาสตร์ต่างๆ ในการจัดวางองค์ประกอบบนพ้ืนที่ว่างภายนอกอาคาร เพ่ือสนองความต้องการใช้สอย
และความรื่นรมย์แก่มนุษย์ ซึ่งมีจุดประสงค์ในการออกแบบ ๓ ประการหลัก ดังต่อไปนี้  ๑) เพ่ือ
ประโยชน์ใช้สอย (Function) โดยจัดระบบและพัฒนาพ้ืนที่ให้เกิดประโยชน์หรือประสิทธิภาพสูงสุด
อย่างน่าพึงพอใจ ๒) เพ่ือความสวยงามหรือสุนทรียภาพ (Aesthetic) โดยสร้างความสัมพันธ์ทาง
สายตาระหว่างตัวอาคารและสภาพแวดล้อมของที่ตั้ง ๒) เพ่ือสื่อความหมาย (Meaning) โดยจัดวาง
และสร้างความสัมพันธ์ขององค์ประกอบที่บ่งบอกความหมายเชิงนามธรรม (Abstract) หรือสร้าง
บรรยากาศความเป็นสถานที่นั้นๆ (Sense of Place) งานออกแบบภูมิทัศน์ที่ดี สามารถปรับปรุง
ลักษณะบริเวณสถานที่ได้อย่างมีนัยสําคัญ โดยเพ่ิมความน่าอยู่ มีลักษณะเฉพาะตัว เกิดบรรยากาศที่
เหมาะสม และสามารถสร้างความสัมพันธ์ระหว่างอาคาร พ้ืนที่ว่างและสภาพแวดล้อมได้อย่าง
สอดคล้อง รวมทั้งสามารถบรรลุผลตามความต้องการหรือวัตถุประสงค์ได้อย่างเด่นชัด 

ภูมิสถาปัตยกรรม ครอบคลุมการออกแบบเช่น : ๑. Parks (สวนสาธารณะ), ๒. 
Campuses (สถาบัน วิทยาเขต), ๓. Streetscapes (ภูมิทัศน์ถนน), ๔. Trails (เส้นทางเดินเท้า หรือ
จักรยาน), และ ๕. Plaza (จัตุรัส หรือ ลานกิจกรรม) 

                                                 
๖๙ สารานุกรมเสรีวิกิพีเดีย ๒๕๖๑, [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : http://www.wikipedia.com/. (เข้าถึง

เมื่อ ๔ ธันวาคม ๒๕๖๐). 



๔๓ 

 
๒.๓.๒ ปัจจัยในการสร้างงานพุทธศิลป์ และภูมิทัศนสถาน 

ปัจจัยของการสร้างงานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิ ในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ประกอบด้วย ๗ ปัจจัย คือ ๑) พ้ืนที่/ภูมิทัศน์ ๒) เวลา ๓) ความศรัทธาหรือความ
ต้องการสร้างงานพุทธศิลป์ของคนในพ้ืนที่ ๔) การอุปถัมภ์เงินทุน เครื่องมือ วัสดุ อุปกรณ์ แรงกาย
แรงใจ ที่ใช้ในการสร้างงานพุทธศิลป์ ๕) รสนิยมทางความงามของท้องถิ่น ๖) พระสงฆ์และบุคคลที่
เกี่ยวข้องกับการก่อสร้างงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ และ ๗) คติความเชื่อและพิธีกรรม มีรายละเอียด 
ดังนี้ 

๑) พื้นที่/ภูมิทัศน์ การเลือกพ้ืนที่สร้างวัดและงานพุทธศิลป์หรือภูมิทัศนสถานในสมัย
พุทธกาลนั้นยังไม่มีการสร้างอาคารสถานให้เป็นที่อยู่อาศัยสําหรับพระภิกษุสงฆ์โดยเฉพาะเจาะจง 
ด้วยเหตุจากพระพุทธองค์ไม่ทรงอนุญาตให้พระภิกษุมีที่อยู่อาศัยเป็นหลักแหล่งถาวรเพราะจะทําให้
เกิดความยึดติดในทรัพย์ทางโลก จึงเกิดสถานที่สําหรับใช้เป็นที่อาศัยพ้ืนฐานสุดสําหรับพระสงฆ์ 
เรียกว่า รุกขมูลเสนาสนะ๗๐ ซึ่งมีความหมายว่าที่อยู่รอบโคนต้นไม้ อันเป็นเครื่องแสดงให้รู้ว่าพระสงฆ์
เป็นผู้สละละวางทรัพย์สินทั้งปวง แม้กระทั่งที่อยู่ก็อาศัยธรรมชาติ แล้วให้จาริกไปเรื่อยๆเพ่ือมิให้จิตมี
สิ่งยึดติดผูกพันหรือแสดงความเป็นเจ้าของ เมื่อพระพุทธเจ้าพร้อมเหล่าสาวกออกเผยแพร่พระศาสนา 
ปรากฏว่ามีผู้เลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนา และมีการออกบวชเป็นพระภิกษุจํานวนมาก ศาสนิกชน
ที่ไม่ได้บวชต่างก็ให้ความอุปถัมภ์เกื้อกูลเป็นอย่างดี เช่น กษัตริย์แห่งนครราชคฤห์ พระเจ้าพิมพิสาร 
เป็นองค์ศาสนูปถัมภกต่อพุทธศาสนา และทรงถวายสวนเวฬุวัน ให้เป็นที่ประทับของพระพุทธองค์
และเหล่าพุทธสาวก ด้วยทรงเห็นว่าเป็นที่สงบร่มรื่น เหมาะสําหรับอยู่บําเพ็ญธรรมของพระสงฆ์๗๑ ซึ่ง
พระองค์ทรงรับไว้ ด้วยเพราะวัตรปฏิบัติของพระสงฆ์มิใช่มุ่งเน้นให้บําเพ็ญวิปัสสนาญาณเท่านั้น 
หน้าที่สําคัญอีกประการหนึ่งก็คือการจาริกออกไป ณ ที่ต่างๆ เพ่ือเผยแพร่พระธรรมคําสอนอีกด้วย 
และเป็นมูลเหตุให้ทรงมีพระพุทธานุญาตให้พระภิกษุสามารถรับอารามที่เหล่าทายกถวายได้ อาทิ 
เชตวนาราม ที่มหาเศรษฐีอนาถบิณฑิกะแห่งกรุงสาวัตถี สร้างถวาย หรือ ปุพพารามวิหาร ที่นาง
วิสาขาสร้างถวาย แต่ถือได้ว่าเวฬุวนารามเป็นวัดแห่งแรกของพุทธศาสนา 

ความสัมพันธ์กับลักษณะทางภูมิศาสตร์มีผลต่อการเลือกทําเลที่ตั้งของศาสนาสถาน เช่น 
ทิศทางของดวงตะวันวางตัวในแนวตะวันออก-ตะวันตก เพื่อให้บริเวณวัดรับลมได้ดี หรือวางตัวในแนว
เหนือใต้เพ่ือสอดคล้องกับเส้นทางการสัญจร ซึ่งอาจเป็นถนนหรือทิศทางของแม่น้ํา เป็นต้น  ตาม
ประวัติของวัดที่มีความสัมพันธ์กับพุทธศาสนิกชนมาเป็นเวลายาวนานตั้งอยู่ในเขตเมืองเก่า เช่น วัดเจ
ติยภูมิได้เป็นบริเวณที่เกิดการสร้างงานพุทธศิลป์ขึ้นก่อน และกลายเป็นวัดในภายหลัง โดยเมื่อมีพระ
ธาตุเป็นองค์ประกอบหลักของวัด บริเวณใช้สอยสําหรับรองรับกิจกรรมต่างๆของศาสนสถานก็สร้าง

                                                 
๗๐ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต), .พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์.พิมพ์คร้ังที่ ๒๐, 

(กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์บริษัท สหธรรมิก จํากัด, ๒๕๕๑), หน้า ๑๕๙. 
๗๑ Bagri, S.C., Buddhist Pilgrimages & Tours in India, (Nodida : Trishul Publication, 

1992), p.15-49.  



๔๔ 

 
ขึ้นตามมา จําเป็นต้องนําหลักธรรมในพระพุทธศาสนามาใช้บริหารจัดการวัดให้เกิดความเป็นสัปปายะ 
บางแห่งเรียก เสนาสนสัปปายะ ในข้อที่ระบุถึงอาวาสเป็นที่สบาย ความหมายทั้งหมดของสัปปายะ 
หมายถึง สิ่ง สถาน หรือบุคคล ซึ่งเป็นที่สบาย เหมาะกัน เกื้อกูล หรือเอ้ืออํานวย โดยเฉพาะที่ช่วย
เกื้อกูลแก่การ บําเพ็ญและประดับประคองรักษาสมาธิ ในพระไตรปิฎกแสดงไว้ ๗ อย่าง คือ อาวาส 
(ที่อยู่) โคจร (ที่บิณฑบาตหรือแหล่ง อาหาร) ภัสสะ (เรื่องพูดคุยที่เสริมการปฏิบัติ) บุคคล (ผู้ที่
เกี่ยวข้องด้วยแล้วช่วยให้จิตผ่องใสสงบมั่นคง) โภชนะ (อาหาร) อุตุ (สภาพแวดล้อมและอุณหภูมิ) 
อิริยาบถ๗๒ ทั้ง ๗ ประการนี้ ที่เหมาะกันเป็นสัปปายะ ที่ไม่สบายเป็นอสัปปายะ นอกจากนี้ยังต้อง
คํานึงถึงการจัดภูมิทัศน์อย่างเหมาะสมและไม่รบกวนพ้ืนที่ประดิษฐานงานพุทธศิลป์ดั้งเดิม หากมี
ความจําเป็นต้องเพ่ิมเติมก็ควรพิจารณาอย่างรอบคอบและเกิดประโยชน์ทั้งต่อศาสนสถานและผู้มา
เยือน เช่น แนวความคิดการสร้างบรรยากาศให้วัดมีความร่มรื่นโดยเพ่ิมพ้ืนที่สีเขียว แนวคิดส่งเสริม
การสร้างเอกภาพแก่งานพุทธศิลป์หลัก แนวความคิดเรื่องทางเดินเชื่อมโยงที่มีการออกแบบจุด
พักผ่อน จุดสนใจ และ แนวความคิดเรื่องการอําพรางสภาพแวดล้อมที่เป็นส่วนสังฆาวาสในการ
ออกแบบภูมิทัศน์ นํามาช่วยส่งเสริมภูมิทัศนสถานให้น่ามองขึ้น เป็นต้น 

๒) เวลา สําหรับปัจจัยด้านระยะเวลานั้น การก่อสร้างเครื่องระลึกถึงองค์สัมมาสัมพุทธ
เจ้ามีการใช้เวลามากหรือน้อยต่างกันตามแต่เหตุปัจจัยในการสร้างงานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน
ของแต่ละพ้ืนที่ เวลาจึงสัมพันธ์กับเงื่อนไขต่างๆของการก่อสร้างพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ เช่น เงื่อนไข
ด้านรูปแบบ งบประมาณ ระยะเวลาที่เหมาะสม ปัจจัยจากสภาพแวดล้อม และแรงกําลังในการ
ก่อสร้าง เป็นต้น ทําให้แต่ละวัดใช้เวลาสร้างงานพุทธศิลป์แตกต่างกัน บางแห่งใช้เวลานานจึงแล้ว
เสร็จ บางแห่งใช้เวลาเพียงสองถึงสามเดือน บางแห่งมีระยะเวลากํากับ บางแห่งค่อยๆต่อเติมตาม
กําลัง เป็นต้น บางครั้งเวลาก็สัมพันธ์กับคําว่าฤกษ์ยาม หมายถึงคราวหรือเวลาซึ่งเหมาะสมเป็นชัย
มงคล เพ่ือประกอบกิจการงานต่างๆ เพ่ือความสุข ความปลอดภัยหรือความสําเร็จสมประสงค์ อํานวย
ความเป็นศริิมงคลแก่ผู้ประกอบการนั้นๆ ในปัจจุบันการสร้างงานพุทธศิลป์หรือปรับภูมิทัศน์อาจเลือก
ช่วงเวลาที่เหมาะสม สะดวก พิจารณาตามความจําเป็น และมีความพร้อม ในการประกอบกิจการงาน
นั้นของผู้สร้าง  

พระพุทธเจ้าตรัสถึง ฤกษ์ยาม ไว้ในสุปุพพัณหสูตรไว้ดังนี้  “ภิกษุ ทั้งหลาย สัตว์เหล่าใด
ประพฤติสุจริตด้วยกาย ประพฤติสุจริตด้วยวาจา ประพฤติสุจริตด้วยใจ ในเวลาเช้า เวลาเช้าก็เป็น
เวลาเช้าที่ดีของสัตว์เหล่านั้น สัตว์เหล่าใดประพฤติสุจริตด้วยกาย ประพฤติสุจริตด้วยวาจา ประพฤติ
สุจริตด้วยใจ ในเวลาเที่ยง เวลาเที่ยงก็เป็นเวลาเที่ยงที่ดีของสัตว์เหล่านั้น สัตว์เหล่าใดประพฤติสุจริต
ด้วยกายประพฤติสุจริตด้วยวาจา ประพฤติสุจริตด้วยใจ ในเวลาเย็น เวลาเย็นก็เป็นเวลาเย็นที่ดีของ
สัตว์เหล่านั้น”ดังนั้น ฤกษ์ยามคือช่วงเวลาที่เหมาะสม สะดวก และมีความพร้อม  

                                                 
๗๒ พระพรหมคณุาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต), .พจนานกุรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์.พิมพ์คร้ังท่ี ๒๐, 

(กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์บริษัท สหธรรมิก จํากัด, ๒๕๕๑), หน้า ๒๘๖.  



๔๕ 

 
ตัวอย่างการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของชาวอีสาน ถือเป็นการอุทิศเวลาเพ่ือแสดง

ความศรัทธาต่อพระพุทธเจ้า พระธรรม และพระสงฆ์ เวลาที่เกี่ยวข้องกับการก่อสร้างพุทธศิลป์อีสาน
จะสัมพันธ์กับการวางฤกษ์ให้กับสถานที่หรือสิ่งของนั้น เป็นเสมือนการก่อกําเนิดสิ่งนั้น ซึ่งผู้วางฤกษ์
จําเป็นต้องรู้ว่าสิ่งของหรือสถานที่นั้น มีวัตถุประสงค์ในการสร้างขึ้นเพ่ืออะไร แล้วจึงกําหนดดาวเจ้า
การฤกษ์ให้เหมาะสม เช่น ต้องการจะสร้างวัด โดยมีจุดมุ่งหมายว่า ต้องการให้เป็นเครื่องอุทิศถวายแด่
พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ต้องการให้มีคนสืบต่อพระพุทธศาสนา เป็นต้น ฤกษ์ยามแม้เป็นสิ่งที่แต่เป็นสิ่ง
ที่ยึดือปฏิบัติ จะเห็นได้จากตัวอย่างจากพิธีกรรมสมัยปัจจุบันซึ่งมีรากฐานมาแต่โบราณ เช่น การวาง
ดวงศิลาฤกษ,์ พิธีวางศิลาฤกษ์, ฤกษ์พุทธาภิเษกสําหรับสร้างพระพุทธรูป, ฤกษ์เทวาภิเษก เป็นต้น วัด
ในอีสานก็ยังยึดถือประเพณีปฎิบัติสืบต่อมาจนถึงทุกวันนี้ 

ความเกี่ยวข้องกับปัจจัยเรื่องเวลา ส่วนหนึ่งของสังคมอีสานในอดีตจะมีช่วงเวลาการ
ดําเนินชีวิตสอดคล้องกับประเพณีวัฒนธรรมท้องถิ่น เช่น ฮีตสิบสองคองสิบสี่ เป็นจารีตประเพณี
ประจําสิบสองเดือน ซึ่งถือเป็นโอกาสดีที่ชาวบ้านจะได้มาร่วมชุมนุมและทําบุญในทุกๆเดือนของรอบปี
และถือเป็นจรรยาของสังคม ฮีตสิบสอง จึงหมายถึง ประเพณีท่ีชาวลาวในภาคอีสาน และประเทศลาว 
ปฏิบัติกันมาในโอกาสต่างๆ ทั้งสิบสองเดือนของแต่ละปี เป็นการผสมผสานพิธีกรรมที่เกี่ยวกับเรื่องผี
และพิธีกรรมทางการเกษตร เข้ากับพิธีกรรมทางพุทธศาสนา ได้แก่ ประเพณีที่ปฏิบัติตามเดือนทาง
จันทรคติทั้งสิบสองเดือนเริ่มต้นที่เดือนอ้าย–บุญเข้ากรรม, เดือนยี่–บุญคูณลาน, เดือนสาม–บุญข้าวจี่, 
เดือนสี่–บุญพระเวส หรือ บุญผะเหวด, เดือนห้า–บุญฮดสรง หรือ บุญสงกรานต์, เดือนหก–บุญบั้งไฟ, 
เดือนเจ็ด–บุญซําฮะ, เดือนแปด–บุญเข้าพรรษา, เดือนเก้า–บุญข้าวประดับดิน, เดือนสิบ–บุญข้าวสาก
, เดือนสิบเอ็ด–บุญออกพรรษา และเดือนสิบสอง–บุญกฐิน เป็นต้น ส่วนคองสิบสี่ เปรียบดังแบบแผน
หรือแนวทางดําเนินชีวิต๗๓ ในบางข้อ มีเปูาหมายการปฏิบัติเกี่ยวกับการดูแลวัด เช่น ฮีตวัดคองสงฆ์ 
หลักปฏิบัติของภิกษุสามเณรให้ถูกต้องตามพระธรรมวินัยทั้งการช่วยทํานุบํารุงวัดวาอาราม  

๓) ความศรัทธาหรือความต้องการสร้างงานพุทธศิลป์ของคนในพื้นที่ ความต้องการใน
การสร้างสถานที่หรือผลงานศิลป์เนื่องด้วยศาสนา ซึ่งเป็นที่ควรแก่การเคารพบูชา  ได้แก่ 
สถาปัตยกรรม,ประติมากรรม และจิตรกรรม ผลงานศิลปะชิ้นใดชิ้นหนึ่ง ที่สร้างสรรค์ขึ้นด้วยพลังอัน
บริสุทธิ์ จิตที่เป็นพุทธะ ดังนั้นไม่ว่าจะเป็น ศิลปิน ช่าง ประชาชนทุกหมู่เหล่า ล้วนสร้างพุทธศิลป์
ร่วมกันได้ท้ังสิ้น ขึ้นอยู่ที่จิตอันตั้งม่ันที่จะน้อมทําความบริสุทธิ์ใส ให้กระจ่างต่อวัตถุประสงค์ได้เพียงใด 
สมมติแห่งศรัทธาชิ้นหนึ่งหรือองค์หนึ่งนั้น สามารถสร้างความปีติอ่ิมเอิบให้แก่ จิตใจ จนเป็นบันไดไปสู่
การปฏิบัติดี ปฏิบัติชอบได้ มหากุศลย่อมเกิดแก่ผู้สร้าง นับเป็นกรรมฝุายดีที่ควรสั่งสมให้เป็น นิสัย
ตามส่ง เพ่ือความเจริญสุขได้ทั้งโลกนี้และโลกหน้า พุทธศิลป์สามารถสร้างเพ่ือเป็นพุทธบูชา พัฒนา
ความงามด้วยจิตสํานึกทางศิลปะเข้าไปในองค์พระพุทธรูปเพ่ือสร้างภาพจํา ที่เปี่ยมด้วยวิจิตรศรัทธา 
นําถวายบูชาแด่พระพุทธศาสดา ถวายบูชาแด่พุทธปัญญา (พระธรรมคําสอน) และถวายบูชา แด่พุทธ
อริยสงฆ ์ 

                                                 
๗๓ สีลา วีระวงศ์, ฮีตสิบสอง, (อุบลราชธาน:ี ศูนย์วัฒนธรรมวิทยาลัยอุบลราชธานี, ๒๕๑๗), หน้า ๑-๙. 



๔๖ 

 
๔) การอุปถัมภ์เงินทุน เครื่องมือ วัสดุ อุปกรณ์ แรงกายแรงใจ ที่ใช้ในการสร้างงาน

พุทธศิลป์ ในอดีตการสร้างงานพุทธศิลป์สามารถเกิดขึ้นได้โดยอาศัยการอุปถัมภ์เงินทุน เครื่องมือ 
วัสดุ-อุปกรณ์ แรงกายแรงใจ ที่ใช้ในการสร้างงานพุทธศิลป์ ทั้งนี้เงินทุนหรืองบประมาณอาจมาจาก
การมีผู้นํามาถวาย หรือการรวบรวมศรัทธาจากชุมชนระดมทุนช่วยกันบริจาค จากมูลเหตุ ของการ
สร้างวัดที่แตกต่างกันทําให้การอุปถัมภ์วัดในแต่ละพ้ืนที่มีความแตกต่างกันและสร้างวัดในแบบเฉพาะ
ของท้องถิ่นนั้นๆ  

ในปัจจุบันวัดที่จะสร้างข้ึนต้องประกอบด้วยหลักเกณฑ์ ดังต่อไปนี้ ประการแรก ที่ดินที่ใช้
เป็นสถานที่สร้างวัดต้องมีเนื้อที่ไม่น้อยกว่าหกไร่, ประการที่สอง เป็นสถานที่ที่สมควรเป็นที่พํานักของ
พระภิกษุสงฆ์และการประกอบศาสนกิจ, ประการที่สาม เป็นประโยชน์แก่ประชาชนในท้องถิ่นไม่น้อย
กว่าหนึ่งพันคน, ประการที่สี่ มีเหตุผลที่สนับสนุนได้ว่า เมื่อตั้งวัดขึ้นแล้วจะได้รับการทํานุบํารุงส่งเสริม
จากประชาชน, ประการที่ห้า ตั้งอยู่ห่างจากวัดอ่ืนไม่น้อยกว่าสองกิโลเมตร และประการสุดท้าย 
จํานวนเงินและสัมภาระที่จะใช้ในการสร้างวัดรวมกันต้องไม่น้อยกว่าสองแสนบาท  

๕) รสนิยมทางความงามของท้องถิ่น ศิลปะของชาวอีสานมีพัฒนาการมาตั้งแต่ครั้ง
โบราณกาล ดังจะเห็นได้จากหลักฐานทางประวัติศาสตร์ต่างๆที่ค้นพบ แต้ม จังหวัดอุบลราชธานี หรือ
ถ้ําผ่ามือแดง จังหวัดมุกดาหาร ฯลฯ (ซึ่งบางแห่งเชื่อกันว่ามีความเก่าแก่ที่สุดในโลก) ล้วนแสดงให้เห็น
ว่าบรรพบุรุษของชาวอีสานรู้จักใช้งานศิลปะพวกภาพและสัญลักษณ์ต่างๆเป็นตัวสื่อความหมายมา
เป็นเวลานาน และยังรู้จักเลือกใช้สีและวัสดุที่มีความคงทนสามารถทนต่อสภาพดินฝูาอากาศและการ
กัดกร่อนได้เป็นอย่างดีตราบถึงปัจจุบัน ที่ยังคงบอกเรื่องราวการดําเนินชีวิตของบรรพบุรุษของชาว
อีสานยุคก่อนประวัติศาสตร์ที่ผ่านมาได้เป็นอย่างดี ซึ่งนักวิชาการและนักประวัติศาสตร์หลายท่าน
พยายามศึกษาว่าคนยุคก่อนประวัติศาสตร์เหล่านี้ใช้สีที่ทํามาจากอะไรจึงสามารถคงทนได้นานเช่นนี้  
แต่ก็ยังไม่สามารถไขข้อสงสัยนี้ได้ เชื่อว่าในอนาคตไม่ช้านี้คงจะสามารถค้นพบความจริงที่เก็บซ่อนมา
เป็นเวลายาวนาน และเม่ือถึงเวลานั้นเราอาจจะหันกลับไปใช้กรรมวิธีเช่นเดียวกับที่บรรพบุรุษของเรา
เคยใช้ หลังจากที่เราใช้เทคโนโลยีสมัยใหม่มานาน นอกจากนี้การสร้างบ้านเรือนที่อยู่อาศัยก็นับเป็น
หนึ่งในศิลปะที่ชาวอีสานภาคภูมิใจ บ้านเรือนของชาวอีสานสร้างสถาปัตยกรรมที่ได้รับการถ่ายทอด
มาจากรุ่นบรรพบุรุษ เริ่มจากเถียงนาน้อย ค่อยๆกลายมาเป็นบ้านไม้ที่มีความคงทนถาวร จนใน
ปัจจุบันเป็นบ้านก่ออิฐถือปูนเป็นส่วนใหญ่แต่ก็ยังมีบ้านเรือนเป็นจํานวนมากที่ยังคงอนุรักษ์รูปแบบ
สถาปัตยกรรมอีสานโบราณไว้เป็นอย่างดี 

ภาพจิตรกรรมฝาผนังตามโบสถ์ วิหาร เป็นงานจิตรกรรมที่เกี่ยวเนื่องกับพุทธศาสนาลัทธิ
ลังกาวงศ ์ภาพจิตรกรรมฝาผนังในภาคอีสานหรือที่เรียกว่า “ฮูปแต้ม” มีปรากฏอยู่ที่สิม (โบสถ์) วิหาร
หอไตร และหอแจก (ศาลาการเปรียญ) ฮูปแต้มที่พบกันเป็นส่วนมากทางภาคอีสานมักจะเขียนอยู่บน
ผนังด้านนอกของสิมหรือโบสถ์ โดยรูปแบบและกรรมวิธีการจัดองค์ประกอบศิลป์ในฮูปแต้มอีสานไม่มี
กฎเกณฑ์ตายตัว ช่างแต้มมีอิสระเสรีในการแสดงออกอย่างเต็มที่ ช่างแต้มคนเดียวกันหากได้ไปเขียน
ภาพ ณ สถานที่ที่ต่างกันรูปลักษณ์ขององค์ประกอบศิลป์รวมทั้งรายละเอียดก็จะแตกต่างกันออกไป 
ช่างแต้มจะเลือกสรรเรื่องราวจากพุทธประวัติหรือจากวรรณกรรมพ้ืนบ้านเฉพาะส่วนหรือตอนที่ช่าง



๔๗ 

 
แต้มประทับใจนํามาพรรณนาด้วย เส้นสี และองค์ประกอบภาพที่ต่อเนื่องกันไป จากภาพหนึ่งเชื่อมต่อ
กับอีกภาพหนึ่งเพ่ือสื่อสารความคิดให้ผู้ชมเกิดจินตนาการ มองเห็นความงามทางสุนทรียศาสตร์และ
คุณค่าทางคุณธรรมที่แฝงอยู่ในปฐมธาตุทัศนศิลป์ เนื้อหาของภาพแต่ละตอนจะจบลงในตัวของมันเอง 

๖) พระสงฆ์และบุคคลที่เกี่ยวข้องกับการก่อสร้างงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์  การ
จัดสร้างงานพุทธศิลป์ในแต่ละประเภท เช่น พระธาตุ สิม และพระพุทธรูป จัดเป็นสามัคคีศิลป์ 
เนื่องจากมีการนําช่างฝีมือทางศิลปะแขนงต่างๆ มาสร้างสรรค์ผลงานร่วมกัน ได้แก่ ช่างออกแบบ, 
ช่างปั้น, ช่างแกะลาย, ช่างดุนลาย, ช่างหล่อ, สถาปนิก, วิศวกร และ ช่างประดับอัญมณี ทั้งนี้ อาจมี
พระสงฆ์ในวัดที่มีฝีมือในทางช่างร่วมงานด้วย เป็นต้น  

๗) คติความเชื่อและพิธีกรรม การสร้างงานพุทธศิลป์แต่เดิมมีเปูาหมายในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา เนื่องจากเป็นเครื่องระลึกถึงพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เสมือนว่าผู้ใดบูชาพระสัมมาสัม-
พุทธเจ้า แม้ยังดํารงพระชนม์อยู่ หรือว่าเสด็จดับขันธปรินิพพานไปแล้วก็ตาม ถ้าหากว่าได้บูชา
พระพุทธเจ้าด้วยจิตอันเลื่อมใส ผลแห่งบุญนั้นก็มีค่าเสมอกัน โดยทางวัดสามารถสร้างงานพุทธศิลป์
เองหรืออาจมีผู้สร้างถวายวัด ในสมัยพุทธกาล พระสัมมาสัมพุทธเจ้าก็ทรงเคยรับสั่งให้พระภิกษุสงฆ์
ทําการสร้างพระเจดีย์ เพ่ือบรรจุพระธาตุของพระอรหันต์ที่ท่านปรินิพพานไปแล้ว มีการนําพระธาตุ
มาบรรจุลงในสถูปเจดีย์ เพ่ือให้ผู้คนทั้งหลายได้มาสักการบูชา จะได้เกิดบุญกุศลใหญ่มาสู่บุคคลผู้สร้าง 
ผู้มีส่วนร่วมในการสร้าง ตลอดจนผู้เคารพกราบไหว้บูชา ปัจจุบันคติความเชื่อและพิธีกรรมในสังคมทํา
ให้เราสามารถเห็นการทําบุญทุกครั้งเมื่อมีการสร้างงานพุทธศิลป์ เช่น บุญสร้างโบสถ์ บุญสร้างวิหาร 
และบุญสร้างพระประธาน" เป็นบุญที่พุทธศาสนิกชนนิยมทําอันดับต้นๆ ด้วยเหตุผลที่ว่า อุโบสถ หรือ
โบสถ์ สถานที่ที่จะต้องใช้เพ่ือการทําสังฆกรรมสําคัญๆ หลายอย่างอาทิ การให้การอุปสมบทแก่
กุลบุตร เป็นต้น 

นอกจากเผยแผ่พระพุทธศาสนาแล้ว ในวัฒนธรรมอีสานการสร้างวัดถือเป็นบุญกุศลอัน
ใหญ่หลวง เช่น คติความเชื่อที่ว่า บุญที่เกิดจากการบูชาเจดีย์นั้นมีอานิสงส์มาก ทําให้ได้ไปบังเกิดใน
โลกสวรรค์ และยังเป็นพลวปัจจัยให้บรรลุมรรคผลนิพพาน มีความถึงพร้อมด้วยร่างกายที่แข็งแรง สม
ส่วน สวยงาม ผิวพรรณงาม ไม่เจ็บปุวย ไม่เป็นโรคภัย มีวาจาไพเราะน่าฟัง การบริจาคทรัพย์เพ่ือ
สร้างสิ่งระลึกถึงองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ถือเป็นการแสดงความเลื่อมใสในพระพุทธเจ้า พระธรรม 
และพระสงฆ์ เป็นการเสียสละทรัพย์ส่วนตนเพ่ือส่วนรวม และเป็นการละความตระหนี่ ทําให้บุญกุศล
ถึงพร้อมด้วยทรัพย์สมบัติ คือถึงความเป็นผู้มีทรัพย์มาก มีบริวารที่ดี มีมิตรสหายที่ดี เป็นที่รักของ
ทุกๆคน, ถึงพร้อมด้วยปัญญาเฉียวฉลาดในศาสตร์ทั้งปวง, เมื่อละโลกไป ย่อมเข้าถึงสุคติโลกสวรรค์ 
และเป็นเหตุปัจจัยในการบรรลุมรรคผลนิพพานทั้งในชาตินี้และชาติต่อๆ ไป 

ตัวอย่างหนึ่งจากคติความเชื่อเรื่องการสร้างเจดีย์ พระพุทธองค์ ได้ทรงแสดงไว้ในวโรปน
สูตร เกี่ยวกับการตอบปัญหาของเทวดาว่า บุคคลผู้ทํากรรมเช่นไร จะได้บุญมากหรือทําให้บุญเจริญ
ขึ้นกับเขากลางวันและกลางคืน ตามบทสนทนา ว่า 

“เทวดาทูลถามว่า บุญย่อมเจริญ ทั้งกลางวันและกลางคืน ตลอดกาลทุกเมื่อ แก่ชนเหล่าไหน 
ชนเหล่าไหนดํารงอยู่ในธรรม สมบูรณ์ด้วยศีลแล้ว ย่อมไปสู่สวรรค์พระผู้มีพระภาคตรัสตอบว่า ชน



๔๘ 

 
เหล่าใดปลูกสวนอันน่ารื่นรมย์ ปลูกปุา สร้างสะพาน ขุดสระน้ํา บ่อน้ํา และให้ที่พักอาศัย บุญย่อม
เจริญแก่ชนเหล่านั้น ทั้งกลางวันและกลางคืนตลอดกาลทุกเมื่อ ชนเหล่านั้นดํารงอยู่ในธรรม 
สมบูรณ์ด้วยศีลแล้ว ย่อมไปสู่สวรรค์อย่างแน่นอน”๗๔ 

ในวิหารทานกถา พระพุทธองค์ทรงยืนยันให้เห็นชัดเจนว่า การถวายวิหาร(วัด)ที่อยู่อาศัย
แก่ภิกษุสงฆ์ เป็นสมุฏฐานก่อให้เกิดประโยชน์สุข ทั้งผู้รับและผู้ถวาย ซึ่งทรงแสดงอานิสงส์ไว้ว่า เป็น
ยอดของสังฆทาน เป็นปัจจัยให้ประสบความเกษมศานต์ จนบรรลุถึงพระนิพพานเป็นที่สุด เป็นต้น ใน
สมัยพระสัมมาสัมพุทธเจ้าพระองค์อ่ืนๆ ก็มีการสร้างพระเจดีย์เช่นกัน พระเจดีย์ล้วนทํามาจากสิ่งที่มี
ค่าที่สุดเท่าที่จะหาได้ในยุคสมัยนั้น เช่น ในสมัยพระมหากัสสปะ อดีตพระพุทธเจ้าองค์ก่อน เมื่อ
พระองค์เสด็จดับขันธปรินิพพานไปแล้ว สาธุชนได้ร่วมใจกัน สถาปนาเจดีย์ที่ทําด้วยทองคําที่มีค่า
มากมายมหาศาลขึ้นมา ให้พุทธศาสนิกชนมาเคารพบูชาระลึกถึงพระรัตนตรัย เป็นสถานที่สําหรับ
สร้างบุญบารมีของมนุษย์และเทวาทั้งหลาย  

ความเชื่อเรื่องบุญท่ีเกี่ยวเนื่องกับการสร้างโบสถ์อีกอย่างหนึ่ง คือการทําบุญที่เกี่ยวกับการ
ปิดทองฝังลูกนิมิต เพราะเป็นการทําบุญของชาวพุทธที่มีความเชื่อว่า ได้อานิสงส์มหาศาล วัดต่างๆ จะ
จัดงานผูกพัทธสีมา หรือฝังลูกนิมิตได้เพียงครั้งเดียวเท่านั้น เมื่อมีการสร้างพระอุโบสถ แม้จะขยาย
ขอบเขตก็เป็นเวลานานมาก เชื่อกันว่า ใครที่ทําบุญจะได้อานิสงส์มาก ในอรรถกถาบาลีกล่าวถึง
อานิสงส์ในการผูกพัทธสีมาไว้ ๖ ประการ คือ ไมม่ีโรคภัยไข้เจ็บทุกชาติ ปราศจากอุปัทวะทั้งหลาย ไม่
เกิดในตระกูลต่ํา หากเกิดในโลกมนุษย์จะเป็นท้าวพระยามหากษัตริย์ หากเกิดในเทวโลกจะเป็นท้าว
สักกเทวราช สมบูรณ์ด้วยทรัพย์สินเงินทอง มีผิวพรรณผ่องใสและอายุยืน เหล่านี้เป็นความเชื่อในเรื่อง
ผลบุญในชาตินี้ และชาติหน้า นั่นเอง 

นอกจากนี้ คติความเชื่อด้านอานิสงส์การจัดสร้างพระพุทธรูปหรือสิ่งอันเกี่ยวกับพระธรรม
คําสอนเป็นกุศลดังนี้ อกุศลกรรมในอดีตชาติแต่ปางก่อน จะเปลี่ยนจากหนักเป็นเบา จากเบาเป็นสูญ, 
สิ่งศักดิ์สิทธิ์คุ้มครอง สรรพภยันตรายสลาย, เจ้ากรรมนายเวรในอดีตชาติแต่ปางก่อน เมื่อได้รับส่วน
บุญไปแล้วจะเลิกเว้นการจองเวร, เหล่ายักษ์ผีรากษส งูพิษ เสือร้าย ไม่อาจเป็นภัย, จิตใจสงบ ปวงภัย
ไม่เกิด ฝันร้ายไม่มี ราศีผ่องใส สุขภาพแข็งแรง กิจการงานเป็นมงคล, มั่นคงในคุณธรรม ความอุดม
สมบูรณ์ปรากฏเกินความคาดฝัน ครอบครัวสุขสันต์ วาสนายั่งยืน, คํากล่าวเป็นสัตย์ ฟูาดินปราณี 
ทวยเทพยินดี มิตรสหายปรีดา, คนโง่สิ้นเขลา คนเจ็บหายได้ คนปุวยหายดี ความทุกข์หายเข็ญ สตรี
จะได้เกิดเป็นชาย, พ้นจากมวลอกุศล เกิดใหม่บุญเกื้อหนุน มีปัญญาเลิศล้ํา บุญกุศลเรืองรอง, สิ่งที่
สร้างจะบังเกิดเป็นกุศลจิตแก่ทุกคนที่ได้พบเห็น เป็นเนื้อนาบุญอย่างอเนกทุกชาติของผู้สร้างที่เกิดจะ
ได้ฟังธรรมจากพระอริยะเจ้าปัญญาในธรรมแก่กล้าสามารถได้อภิญญาหก สําเร็จโพธิญาณ เป็นต้น  

จะเห็นได้ว่า คติความเชื่อด้านการสร้างสิ่งระลึกถึงพระสัมมาสัมพุทธเจ้า แสดงเจตนาอัน 
บริสุทธิ์ของผู้สร้าง ส่วนการได้รับกุศลผ่านการสร้างเจดีย์ อาจเป็นเรื่องเฉพาะบุคคลที่สําคัญการสร้าง

                                                 
๗๔ สํ.ส. (ไทย) ๑๕/๔๗/๖๑. 



๔๙ 

 
เจดีย์ หรือการบูชาพุทธศิลป์ ล้วนแต่เป็นการสืบต่ออายุพระพุทธศาสนาได้อย่างเป็นรูปธรรมมาหลาย
ยุคสมัย ดังที่เราเห็นจากการสร้างวัดประจํารัชกาลของพระมหากษัตริย์ในพระนครศรีอยุธยา การ
สร้างมหาสถูปที่ประเทศศรีลังกา และทะเลเจดีย์แห่งเมืองพุกาม ประเทศพม่า เป็นต้น 

ทางด้านคติความเชื่อและพิธีกรรมของพระธาตุขามแก่น ตําบลบ้านขาม อําเภอน้ําพอง 
จังหวัดขอนแก่น เป็นปูชนียสถานศักดิ์สิทธิ์คู่แผ่นดินอีสานอีกแห่งหนึ่งซึ่งเป็นที่มาของชื่อ "เมือง
ขอนแก่น"ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุ อานิสงส์ที่จะได้รับ "เรื่องร้ายกลายเป็นดีดุจดังแก่นขามตาย
แล้วฟ้ืน รักยั่งยืน โรคภัยไม่มี หลีกลี้ห่างหาย" ภายในเจดีย์ นอกจากบรรจุ "พระอังคารของ
พระพุทธเจ้า" แล้ว ยังได้บรรจุ "คัมภีร์นวโลกุตตรธรรม" และคาถาสรรเสริญพระพุทธเจ้าที่เรียกว่า 
"นวรหคุณ" ไว้อีกด้วย พระธาตุขามแก่น มีประวัติความเป็นมาของตํานานการสร้างพระธาตุและ
ความศักดิ์สิทธิ์เป็นเรื่องเล่าขานสืบทอดกันมาช้านาน 

๒.๓.๔ ประเภท และองค์ประกอบ ของงานพุทธศิลป์ และภูมิทัศน์  

สําหรับประเภทของพุทธศิลป์ มีเอกสารของท่านผู้รู้ที่เกี่ยวข้องในประเด็นเรื่องประเภท
ของงานพุทธศิลป์ เรียบเรียงโดยลําดับเวลา ดังนี้ 

สมเด็จฯ กรมพระยาด ารงราชานุภาพ ได้ทรงอธิบายพุทธศิลป์มีเนื้อความว่า ในสมัยนั้น
พุทธบริษัทนับถือพระไตรสรณคมน์ ไม่มีวัตถุอ่ืนเป็นเจดีย์ในพระพุทธศาสนา พระไตรสรณคมน์จึงเป็น
เจดีย์ในพระพุทธศาสนา ต่อมาเจดีย์ในพระพุทธศาสนาจึงมี ๔ ประเภท คือ ธาตุเจดีย์ บริโภคเจดีย์ 
ธรรมเจดีย์ และอุทเทสิกเจดีย์ เกิดในภายหลัง  

พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) ได้อธิบายความหมายไว้ว่า เจดีย์ที่เคารพนับถือ 
บุคคล สถานที่ หรือวัตถุที่ควรเคารพบูชา เจดีย์เกี่ยวกับพระพุทธเจ้ามี ๔ อย่างคือ ๑. ธาตุเจดีย์ บรรจุ
พระบรมสารีริกธาตุ ๒. บริโภคเจดีย์ คือสิ่งหรือสถานที่พระพุทธเจ้าเคยทรงใช้สอย ๓. ธรรมเจดีย์ 
บรรจุพระธรรม คือพุทธพจน์ ๔. อุทเทสิกเจดีย์ คือ พระพุทธรูป ; ในทางศิลปกรรมไทย หมายถึง สิ่ง
ที่ก่อเป็นยอดแหลมเป็นที่บรรจุสิ่งที่เคารพนับถือ เช่น พระธาตุ และอัฐิบรรพบุรุษ 

สงวน รอดบุญ ได้ให้ความหมายเกี่ยวกับพุทธศิลป์ไว้ว่า พุทธศิลป์ คือศิลปกรรม ที่สร้าง
ขึ้นรับใช้พระพุทธศาสนาโดยตรง ทั้งในด้านจิตรกรรม ประติมากรรม และสถาปัตยกรรมในลัทธิ
มหายาน และเถรวาท 

ผลงานทั้งสามฉบับนี้ แสดงให้เห็นความสัมพันธ์กับเรื่องที่วิจัยในด้านการจัดประเภทของ
งานพุทธศิลป์ได้อย่างชัดเจน และสามารถใช้อ้างอิงเปรียบเทียบกับงานพุทธศิลป์ของวัดเจติยภูมิ  อีก
ทั้งยังช่วยทําให้ผู้วิจัยและผู้อ่านมีเข้าใจหลักการและประเภทของงานพุทธศิลป์ได้มากขึ้น  สําหรับ
ผู้วิจัยแล้ว โดยสรุปงานพุทธศิลป์หมายรวมถึง งานศิลปะประเภทต่างๆ ทั้งในด้านสถาปัตยกรรม 
ประติมากรรมและจิตรกรรม ซึ่งสร้างขึ้นเพ่ือส่งเสริมการเผยแพร่และการปฏิบัติทางพุทธศาสนา
โดยตรง และเป็นสิ่งช่วยโน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชน ให้เกิดความศรัทธา ประพฤติปฏิบัติตนใน
แนวทางท่ีดีงามตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา  



๕๐ 

 
Carol Stratton ให้คําบรรยายถึงองค์ประกอบอาคารต่างๆรวมถึงพุทธศิลป์แต่ละ

ประเภทภายในวัดไทยในหนังสื่อเรื่อง What's What in a Wat : Thai Buddhist Temples: Their 
Purpose and Design ผู้เขียนมีการอธิบายหน้าที่ใช้สอยในส่วนต่างๆทั้งส่วนพุทธาวาสและสังฆาวาส 
ตลอดจนวัตถุประสงค์ในการสร้างของแต่ละอาคาร รายละเอียดทางสถาปัตยกรรม และระบบ
สัญลักษณ์ที่ใช้กับวัดวาอาราม นอกจากจะได้รับความรู้ที่ชัดเจนของสิ่งที่ที่อยู่ในวัดแล้วยังมีเนื้อหาที่
กล่าวถึงบทบาทในชีวิตของคนไทยปัจจุบันที่มีต่อวัดในพระพุทธศาสนา๗๕ เนื้อหาในหนังสือเล่มนี้
สามารถใช้ประกอบการศึกษาวิจัยในวัตถุประสงค์ข้ อที่ ๑ เพ่ือสร้างความเข้าใจภูมิสถานและ
ส่วนประกอบต่างๆของวัด 

ชาวพุทธได้สร้างสรรค์งานพุทธศิลป์ที่หลากหลายรูปแบบ อาทิ  สถาปัตยกรรม 
ประติมากรรม จิตรกรรม และงานประณีตศิลป์อ่ืนๆ การสร้างงานพุทธศิลป์เพ่ือเผยแผ่พระพุทธศาสนา
สมัยพุทธกาล ในระยะแรกหลังจาก พระสัมมาสัมพุทธเจ้า เสด็จดับขันธปรินิพพานแล้ว 
พุทธศาสนิกชนก็ได้นําเอา ดิน น้ํา และใบโพธิ์จากสังเวชนียสถาน ๔ แห่ง คือ สถานที่ประสูติ (สวน
ลุมพินีวัน) ตรัสรู้ (พุทธคยา) ปฐมเทศนา (พาราณสี) และ ปรินิพพาน (กุสินารา) เก็บมาไว้เพ่ือบูชาคุณ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ต่อมามีการสร้างรูปอ่ืนที่เป็นสัญลักษณ์เพ่ือระลึกถึงพระพุทธคุณ เช่น ทําดวง
ตราสัญลักษณ์ประจําสถานที่ต่างๆ ขึ้น ด้วยดินเผาหรือแผ่นเงิน เช่นที่เมืองกบิลพัสดุ์สร้างตราดอกบัว 
หมายถึงมีสิ่งบริสุทธิ์เกิดขึ้น และตราม้า หมายถึงม้ากัณฐกะ ที่เมืองพาราณสีสร้างตราธรรมจักร มีรูป
กวางหมอบอันหมายถึงการแสดงธรรมจักร  

หลักฐานงานพุทธศิลป์อินเดียชิ้นสําคัญอีกประการหนึ่งคือในสมัยพระเจ้าอโศกมหาราชได้
มีการสร้างเสาหินอโศกไว้ในสถานที่ประสูติ เป็นต้นเสาหินสลักที่บัวหัวเสาประดับรูปสิงห์หันหลังชน
กันหันหน้าออกสู่ทิศทั้งสี่โดยนั่งบนฐานกลมจําหลักลวดลายนูนต่ํารูปธรรมจักรและสัตว์ประจําทิศ เมื่อ
พระเจ้าอโศกมหาราช นําพระพุทธศาสนาเข้าไปเผยแผ่ในคันธาราฐ พวกโยนกยอมรับนับถือ
พระพุทธศาสนา พระเจ้ามิลินท์มีความเลื่อมใสในพระพุทธศาสนามาก แสดงองค์เป็นพุทธ
ศาสนูปถัมภก ทํานุบํารุงพระพุทธศาสนาให้เจริญรุ่งเรือง แต่เดิมนั้นพระพุทธศาสนาไม่มีรูปเคารพแต่
อย่างใด เพราะในสมัยอินเดียในสมัยนั้นมีข้อห้ามในการทํารูปเคารพ แต่เคยนับถือศาสนาเทวนิยม
และจําหลักรูปเคารพของเทพเจ้ากรีกกลุ่มโอลิมปัสมาก่อน เช่น รูปอพอลโลและซีอุส เมื่อเปลี่ยนมา
นับถือพระพุทธศาสนา ก็เลยจําหลักศิลารูปพระสัมมาสัมพุทธเจ้าขึ้นเคารพบูชาเป็นครั้งแรก โดยเหตุ
ที่ การสร้างพุทธศิลป์ ช่างหรือศิลป์นั้นต้องมีความสามารถทั้งทางศิลปะและมีความรู้เกี่ยวกับศาสนา
ด้วย จึงทําให้ช่างและศิลปินที่สร้างสรรค์พุทธศิลป์ของไทยจํานวนไม่น้อย เป็นพระภิกษุหรือเป็น 
“พระช่าง” เพราะเปน็ผู้มีคุณสมบัติดังกล่าว สําหรับส่วนที่สอดคล้องกับหัวข้อวิทยานิพนธ์ จะแบ่งงาน
พุทธศิลป์หลักดังต่อไปนี้ 

๑) ประเภทสถาปัตยกรรม 

                                                 
๗๕ Carol Stratton.What's What in a Wat: Thai Buddhist Temples: Their Purpose 

and Design .Silkworm Books,๒๐๑๐. 



๕๑ 

 
สถาปัตยกรรมคือผลงานศิลปะท่ีแสดงออกถึงสิ่งก่อสร้าง รวมถึงสิ่งแวดล้อมที่เกี่ยวข้องทั้ง

ภายในและภายนอกสิ่งปลูกสร้างนั้น สถาปัตยกรรมเกิดจากการออกแบบของมนุษย์โดยใช้ศาสตร์
ทางด้านศิลปะ การจัดวางที่ว่าง ทัศนศิลป์ และวิศวกรรมการก่อสร้าง เพ่ือประโยชน์ใช้สอย งาน
สถาปัตยกรรมจึงนับเป็นแหล่งรวมของงานศิลปะแทบทุกชนิด โดยมักจะมีรูปแบบที่แสดงถึง
เอกลักษณ์ของสังคมและช่วงเวลานั้นๆ ประเภทของสถาปัตยกรรมแบ่งได้ ๓ แนวทาง ประเภทแรก
คือ สถาปัตยกรรมการออกแบบสิ่งก่อสร้าง เช่น ออกแบบการสร้างตึก อาคารและบ้านเรือน เป็นต้น  
ประเภทที่สองคือ ภูมิสถาปัตย์ เช่น การออกแบบเพ่ือวางผังสําหรับจัดบริเวณ วางผังเพ่ือการปลูก
ต้นไม้และการจัดสวน เป็นต้น ประเภทที่สามคือ สถาปัตยกรรมผังเมือง ซึ่งได้แก่ การออกแบบบริเวณ
ของผังเมืองเพ่ือก่อให้เกิดความเป็นระเบียบงดงาม สะอาด เส้นทางเชื่อมโยงถึงกันได้อย่างสะดวก 
และยังถูกหลักสุขาภิบาล ซึ่งสามารถเรียกผู้สร้างงานสถาปัตยกรรมนี้ได้ว่า สถาปนิก สําหรับดุษฎี
นิพนธ์เรื่องนี้มีความเกี่ยวข้องกับสถาปัตยกรรมในพระพุทธศาสนา และสอดคล้องกันอยู่สองประเภท
คือ สถาปัตยกรรมออกแบบสิ่งก่อสร้างและภูมิสถาปัตย์ ในบรรดาพุทธสถาปัตยกรรมสามารถพบ
หลายอาคารตามประเภทและหน้าที่ใช้สอย เช่น สถูป เจดีย์ โบสถ์ วิหาร วัดถ้ํา และรวมไปถึงการจัด
ภูมิสถาปัตยกรรมในวัด เป็นต้น ในที่นี้ขอยกตัวอย่างสถาปัตยกรรมในส่วนที่เกี่ยวข้องกับพุทธศิลป์ 
ดังนี้ 

(๑) วัดถ้ า ก่อนที่จะมีสถาปัตยกรรมพุทธศิลป์อันวิจิตรงดงาม ศาสนสถานของชาวพุทธ
ในยุคแรกเริ่มมีหลักฐานร่องรอยการดัดแปลงมาจากถ้ําหรือเพิงผาในธรรมชาติ จึงเกิดมีวัดถ้ําขึ้นมา
เมื่อโดยมีทั้งแบบที่ใช้ประกอบพิธีกรรมมีเจดีย์อยู่ภายในและแบบที่มีเฉพาะกุฏิสําหรับพระสงฆ์พํานัก
อาศัย งานพุทธศิลป์จึงมาจากการดัดแปลงพ้ืนที่ภูมิทัศน์ที่มีอยู่ตามธรรมชาติดั้งเดิมให้เกิดพ้ืนที่ใช้สอย 
ทั้งพ้ืนที่กิจกรรม พ้ืนที่ว่าง โดยไม่เน้นให้มีการนํางานประดับพืชพรรณธรรมชาติเข้ามาบริเวณถ้ําแต่
อย่างใด เพราะภายนอกถ้ําคือบริเวณปุาเขา 

 (๒) สถูป เป็นคําที่มาจากภาษาสันสกฤตว่า สฺตูป ภาษาบาลีใช้ว่า ถูป แปลว่า เนินดิน
หรือกองดินที่บรรจุอัฐิธาตุของผู้ที่สิ้นชีวิตแล้ว อันเกิดจากประเพณีดั้งเดิมของชาวอินเดีย ซึ่งหลังจาก
ฝังศพแล้วจะพูนดินไว้เหนือหลุมศพเพ่ือเป็นหลักหมายสําคัญ โดยคําว่า “สถูป” ใช้มาตั้งแต่สมัย
อินเดียโบราณ๗๖ มีลักษณะเป็นสิ่งก่อสร้างมีรูปทรงโอคว่ํา ซึ่งก่อไว้สําหรับบรรจุของควรบูชา เช่น 
พระบรมอัฐิของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าและพระอรหันต์ หรือเป็นสถานที่บรรจุอัฐิธาตุบุคคลสําคัญ เป็น
ต้น เพ่ือเป็นอนุสรณ์เตือนใจให้เกิดปสาทะและกุศลธรรมอื่นๆ บางทีสถูปใช้คู่กับคําว่า เจดีย์ เป็น สถูป
เจดีย์๗๗ แต่สถูปมักจะมีความจําเพาะว่า เป็นสิ่งที่ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุชัดเจนมากกว่าเจดีย์  

 (๓) เจดีย์ หรือพระธาตุ เจดีย์ เป็นคําที่มาจากภาษาบาลีว่า เจติย ภาษาสันสกฤตใช้ว่า 
ไจตฺย แปลว่า กองดินที่พูนขึ้นเดิม ทําขึ้นเพ่ือกลบเศษเถ้าถ่านที่เผาศพ และปลูกต้นไม้ไว้เป็นที่สังเกต 

                                                 
๗๖ ประภัสสร์ ชูวิเชียร, ๕ มหาเจดีย์สยาม, (กรุงเทพมหานคร: มิวเซียมเพรส, ๒๕๕๔), หน้า ๖-๗. 
๗๗ สํานักโบราณคดี กรมศิลปากร, ศัพทานุกรมโบราณคดี, (กรุงเทพมหานคร: สํานักโบราณคดี กรม

ศิลปากร, ๒๕๕๐), หน้า ๔๙๔. 



๕๒ 

 
เรียกว่า รุกขเจดีย์ ต่อมาได้สร้างสิ่งที่เป็นเครื่องหมายแทนกองดินที่พูนไว้ เรียกว่า สถูปเจดีย์ ในชั้น
แรกๆสถูปเจดีย์ทําเป็นรูปคล้ายโอคว่ํา มีบัลลังก์อยู่ข้างบน เนื่องจากรุกขเจดีย์ และสถูปเจดีย์เป็น
สถานที่ที่ผู้คนให้ความเคารพ คําว่า เจดีย์ จึงกลายความหมายไปหมายถึง ที่เคารพ ดังในคําว่า 
เจดียสถาน ที่หมายถึง สถานที่เคารพ ในทางศาสนาใช้คําว่า เจดีย์ ในความหมายว่า สิ่งที่ควรเคารพ
บูชาอันเนื่องด้วยพระพุทธเจ้า สิ่งนั้นๆรวมทั้งที่เป็นวัตถุสิ่งของ และมิใช่สิ่งของ จัดเป็นเจดีย์ ๔ อย่าง 
คือ ธาตุเจดีย์ บริโภคเจดีย์ ธรรมเจดีย์ และอุเทสิกเจดีย์  ในประเทศไทย สมัยสุโขทัย คําว่าสถูปและ
เจดีย์ใช้ควบคู่กัน เป็น “สถูปเจดีย์” จนกระทั่งในปัจจุบัน แต่โดยทั่วไปนิยมคําว่าเจดีย์มากกว่าสถูป 
๗๘ ธาตุเจดีย์ คือ สิ่งก่อสร้างที่บรรจุพระธาตุ มักทําเป็นรูปลอมฟางมียอดแหลม บริโภคเจดีย์ คือ ที่
บรรจุของใช้ของพระพุทธเจ้า รวมทั้งสังเวชนียสถานทั้งสี่แห่ง ธรรมเจดีย์ คือ พระไตรปิฎก และที่
บรรจุพระธรรมคําสอนของพระพุทธเจ้า อุเทสิกเจดีย์ เป็นคําเรียกเจดีย์ที่บรรจุพระพุทธรูป และรอย
พระพุทธบาทซึ่งเป็นที่เคารพบูชาด้วย สําหรับเจดีย์ในวัฒนธรรมอีสานจะใช้คําเรียกว่า พระธาตุ หรือ 
ธาตุ เช่น พระธาตุก่องข้าวน้อย พระธาตุพนม พระธาตุนาดูน พระธาตุศรีสองรัก พระธาตุยาคู และ 
พระธาตุขามแก่น เป็นต้น คล้ายกับวัฒนธรรมทางภาคเหนือที่เรียกเจดีย์ในลักษณะเดียวกัน เช่น พระ
ธาตุหริภุญไชย พระธาตุดอยสุเทพ พระธาตุลําปางหลวง และ พระธาตุแช่แห้ง เป็นต้น 

(๔) โบสถ์ หรือ อุโบสถ โบสถ์ เป็นชื่อเรียกอาคารซึ่งใช้เป็นสถานที่เฉพาะสําหรับ
พระภิกษุสงฆ์ทําสังฆกรรม คําว่า “อุโบสถ” มีความหมายที่เกี่ยวเนื่องกับทางพระพุทธศาสนาใน ๔ 
ลักษณะ คือ ประการแรกมีความหมายถึงวันพระ ซึ่งเป็นวันที่พระสงฆ์ สามเณร ตลอดจนคฤหัสถ์มา
ประชุมกันเพ่ือแสดงธรรมและรับฟังธรรม , ประการที่สองมีความหมายถึงการแสดงพระปาฎิโมกข์
ของพระสงฆ์ตามพระธรรมวินัยทุกๆ ๑๕ วัน , ประการที่สามมีความหมายถึงการรักษาศีล ๘ ของ
เหล่าฆราวาสในทุกๆวันพระ และ ประการสุดท้ายมีความหมายถึงสถานที่ซึ่งพระสงฆ์ทําสังฆกรรม 
ร่วมกัน ด้วยเหตุดังกล่าวคําว่าอุโบสถจึงเป็นการรวมเอาความหมายของพิธีกรรมมาใช้เรียกสถานที่ซึ่ง 
ใช้ทําพิธีกรรมนั้นๆ เดิมทีเรียกกันว่า “โรงพระอุโบสถ” แต่ต่อมาเรียกให้สั้นเข้าว่า “พระอุโบสถ” และ
ในที่สุดก็เรียกกันเป็นภาษาปากว่า “โบสถ์” ในบางพ้ืนที่ก็มีคําเรียกพระอุโบสถด้วยชื่ออ่ืน เช่น ภาค
อีสาน เรียกว่า “สิม” ซึ่งที่จริงแล้วก็มีความหมายใกล้เคียงกัน เพราะ “สิม” กลายเสียงมาจากคําว่า 
“สีมา” ที่หมายถึงพ้ืนที่ที่ใช้ทําสังฆกรรมนั่นเอง โดยทั่วไปแล้วขนาดและรูปแบบของพระอุโบสถไม่มี
กําหนดไว้ในพระวินัย เพราะพระวินัยกําหนดสีมาให้เป็นเครื่องกําหนดขอบเขตสําหรับทําสังฆกรรม 
ส่วนพระอุโบสถเป็นเพียงอาคารที่สร้างบนพื้นที่สีมาเพ่ือกันแดดกันฝน พระวินัยจึงให้ความสําคัญและ
มีกฎเกณฑ์เกี่ยวกับสีมาเท่านั้น การสังเกตว่าอาคารใดหมาถึงโบสถ์นั้น ชาวพุทธมักใช้ใบเสมาเป็น
เครื่องหมายหรือสัญลักษณ์แสดงเขตอันศักดิ์สิทธิ์ โดยจัดวางล้อมรอบโบสถ์หรือบริเวณมุมของโบสถ์ 

 (๕) วิหาร  หรือ พระวิหาร เป็นชื่อเรียกอาคารที่ใช้เป็นที่ประกอบพิธีกรรมทางศาสนา
ร่วมกันระหว่างพระภิกษุ สงฆ์กับฆราวาส เช่น งานถวายผ้าพระกฐิน งานทอดผ้าปุา งานทําบุญพิธี

                                                 
๗๘สันติ เล็กสุขุม , เจดีย์ ความเป็นมาและค าศัพท์เรียกองค์ประกอบเจดีย์ในประเทศไทย , 

(กรุงเทพมหานคร: มติชน, ๒๕๓๘), หน้า ๖. 



๕๓ 

 
ต่างๆ ฯลฯ แต่คําว่า “พระวิหาร” หรือ “วิหาร” นั้นเดิมมีความหมายว่าเป็น “ที่อยู่” คือที่อยู่ของ
พระสงฆ์ ดังความเข้าใจในปัจจุบันที่ใช้คําเรียกว่า “กุฏิ” นั่นเอง ซึ่งความจริงแล้ว กุฏิ ก็คือ “กุฎี” ที่
หมายถึงที่อยู่อาศัยของพระภิกษุในครั้งสมัยพุทธกาล ดังเช่น “พระคันธกุฎี” ที่ประทับของพระพุทธเจ้า 
หรือ “กเรริกุฎี” “โกสัมพกุฎี”ที่ประทับของพระอัครสาวกซ้ายขวาของพระพุทธองค์ ซึ่งอนาถบิณฑิก
เศรษฐีได้จัดสร้างถวายให้ เป็นต้น ด้วยเหตุที่พระวิหารและกุฎีมีความหมายที่เหมือนกันในอดีตนี้เอง 
บ่อยครั้งจึงมักจะใช้เรียกเป็นคําคู่กันเสมอในสังคมชาวพุทธของไทย ดังเช่นในจารึกปุามะม่วง หลักที่ 
๔ ด้านที่ ๒ ที่ว่า “...รับสั่งให้นายช่าง ปลูกกุฎีวิหารระหว่างปุามะม่วงอันมีในทิศประจิม…”เป็นต้น๗๙ 
ในปัจจุบันคําเรียกวิหาร มีการให้ความหมายต่างจากที่อยู่ของพระสงฆ์ โดยกําหนดหน้าที่ของวิหาร
เป็นอาคารเสนาสนะสําหรับประกอบพิธีกรรมภายในวัดที่อนุญาตให้ผู้มาสักการะเข้ามาภายในอาคาร
ได้ และมีความยืดหยุ่นในการจํากัดเรื่องศาสนิกชนเพศชาย/เพศหญิงที่สามารถเข้ามาสักการะพระ
ประธานภายในอาคารได้ จึงมีความเคร่งครัดน้อยกว่าพระอุโบสถซึ่งมีความจําเพาะเจาะจงผู้ใช้งาน
โดยใช้ประกอบสังฆกรรมดังที่กล่าวไว้ในส่วนเนื้อหาของพระอุโบสถข้างต้น 

๒) ประเภทประติมากรรม 

ประติมากรรม หมายถึง ศิลปะประเภทหนึ่งในสาขาทัศนศิลป์ มีรูปทรงเป็น ๓ มิติ ผลงาน
ศิลปะท่ีแสดงออกโดยกรรมวิธี การปั้น การแกะสลัก การหล่อ หรือการประกอบเข้าเป็นรูปทรงขึ้นซึ่ง
มีแบบอย่างโดยเฉพาะ วัสดุที่ใช้สร้างงานประติมากรรมหลายชนิด เช่น ไม้ หิน ปูน ดินเหนียว เขา
สัตว์ กระดูก งาช้าง และ โลหะ ฯลฯ นอกจากนี้ในปัจจุบันยังมีการสร้างประติมากรรมด้วยวัสดุที่
หลากหลาย สามารถสร้างเป็นรูปคน รูปสัตว์ ลวดลาย หรือรูปทรงนามธรรม๘๐  

การแบ่งประเภทของงานประติมากรรม ได้มีการจําแนกออกเป็น ๓ ประเภท ได้แก่ 
ประติมากรรมร่องลึก ประติมากรรมรูปนูน(อาจเป็นนูนต่ํา หรือนูนสูงแล้วแต่ลักษณะการปรากฏขึ้น
ขององค์ประกอบและพ้ืนหลัง) และประติมากรรมลอยตัว ส่วนวิธีสร้างนั้นแบ่งตามกรรมวิธีในการ
สร้างงานประติมากรรมไว้ ๕ กรรมวิธี ได้แก่ การปั้น การหล่อ การสลัก การสลักดุน และการประกอบ
วัสดุ ๘๑ ประติมากรรมสามารถรับรู้ได้ด้วยการมอง หรือ รับรู้ความงามด้วยการสัมผัส การจับต้อง กิน
ที่ในอากาศ ทําด้วยวัสดุที่สามารถเปลี่ยนแปลงรูปทรงได้  (Plasticity) งานศิลปะแขนงนี้อาจรวมทั้ง
งานทัศนศิลป์(Visual Art) บางประเภทที่ใช้วัสดุต่างๆจัดลักษณะรูปทรงแบบสามมิติด้วย ๘๒ ซึ่ง

                                                 
๗๙ หลักศิลาจารึกวัดปาุมะม่วง จังหวัดสุโขทัย 
๘๐ ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมศัพท์ศิลปะ อังกฤษ-ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พิมพ์คร้ังที่ ๒,

(กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว, ๒๕๔๑. ), หน้า ๕๐๙ 
๘๑ พยูร โมกสิกรัตน์, “ความรู้เกี่ยวกับประติมากรรม,” ประมวลสาระชุดวิชาศิลปะกับสังคมไทย 

สาขาวิชาศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช ฉบับปรับปรุง หน่วยท่ี ๑-๕. (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช, ๒๕๔๘. ), หน้า ๑๓๖-๑๔๒. 

๘๒ กําจร สุนพงษ์ศรี, ข้อคิดบางประการเกี่ยวกับประติมากรรม, (กรุงเทพมหานคร: เจริญวิทย์การ
พิมพ์, ๒๕๒๒.), หน้า ๕๖. 



๕๔ 

 
คุณสมบัติของวัสดุนี้จะสอดคล้องครอบคลุมไปถึงการเลือกสรรกรรมวิธีว่าจะให้เป็นงานปั้น  งานหล่อ 
งานแกะสลัก หรืองานเชื่อมประกอบวัสดุ  

งานประติมากรรมนูนต่ําและนูนสูงมักทําเป็นลวดลายประกอบกับสถาปัตยกรรม เช่น 
ลวดลายปูนปั้น ลวดลายแกะสลักประดับตามอาคารบ้านเรือน โบสถ์ วิหาร พระราชวัง ฯลฯ 
นอกจากนี้ ยังอาจเป็นลวดลายตกแต่งงานประติมากรรมแบบลอยตัวด้วย สําหรับประติมากรรมใน
ฐานะที่เป็นงานพุทธศิลป์ ได้แก่ ประติมากรรมแบบรูปเคารพที่สร้างขึ้นในพระพุทธศาสนาเพ่ือเป็น
ตัวแทนในสิ่งเคารพนับถือของพุทธศาสนิกชน ประติมากรรมรูปเคารพจึงเป็นรูปทรงแห่งวัตถุที่ถูก
สร้างสรรค์ขึ้นมา เพ่ือเป็นสิ่งแทน (สัญลักษณ์) เป็นสิ่งพรรณนาความรู้สึกอุดมคติและความเชื่อที่เป็น
นามธรรม ให้ปรากฏเป็นรูปธรรม มีจุดมุ่งหมายให้เป็นศูนย์รวมแห่งศรัทธาในศาสนา เช่น พระพุทธรูป 
พระพิมพ์หรือพระเครื่อง และรูปสัญลักษณ์ เป็นต้น  

(๑) พระพุทธรูป 

พระพุทธรูป หรือ “พระพุทธปฏิมา” ตามภาษาบาลี หมายถึง พระรูปที่ใช้แทนองค์
พระพุทธเจ้า ผู้เป็นพระศาสดาในพระพุทธศาสนา วัตถุประสงค์ที่สร้างขึ้นเพ่ือปรารถนาให้รําลึกถึง
องค์พระพุทธเจ้า และเพ่ือน้อมนําใจให้พุทธศาสนิกชนได้ระลึกถึงเหตุการณ์สําคัญต่างๆ ในพุทธ
ประวัติจึงกําหนดระบบแบบแผน ท่าทางต่างๆ ของพระพุทธรูปเป็นปางต่างๆ แต่ละปางของ
พระพุทธรูป  

ส่วนการสร้างพระพุทธรูปมีประวัติความเป็นมาดังนี้ คือ ตามตํานานพุทธประวิติกล่าวว่า 
ในสมัยพุทธกาล พระเจ้าปเสนธิโกศลแห่งแคว้นโกศล ได้โปรดให้ช่างจําหลักพระรูปเหมือนของพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าขึ้นจากไม้แก่นจันทร์ เพ่ือเป็นเครื่องระลึกถึงพระพุทธองค์ที่เสด็จไปจําพรรษาที่
สวรรค์ชั้นดาวดึงส์เพื่อโปรดพุทธมารดา นับเป็นการสร้างพระพุทธรูปเป็นครั้งแรก แต่ตํานานพระแก่น
จันทร์นี้ บางท่านกล่าวว่าเป็นเพียงตํานานที่ยังไม่สามารถหาหลักฐานมายืนยันได้อย่างชัดเจน ถ้าไม่
นับพระแก่นจันทร์ ก็สันนิษฐานกันว่า พระพุทธรูปนั้น เริ่มสร้างในราวพุทธศตวรรษที่ ๗ ตั้งแต่สมัยคัน
ธารราฐ ซึ่งเป็นแคว้นที่อยู่ทางตอนเหนือ ของอินเดียโบราณ (ปัจจุบันอยู่ในแถบตะวันตกเฉียง เหนือ
ของประเทศปากีสถานและตะวันออกของประเทศอัฟกานิสถาน) ผู่ริเริ่มสร้างไม่ใช่ชาวอินเดียแต่เป็น
พวกโยนก (กรีก) กล่าวคือเมื่อชนชาวกรีกสมัยพระเจ้าอเล็กซานเดอร์เข้ามารุกรานอินเดียยังคงเหลือ
ชาวกรีกส่วนหนึ่งตั้งรกรากอยู่ทางตอนเหนือของอินเดียต่อไป และเกิดการผสมผสานร่องรอยทาง
วัฒนธรรมการนับถือเทพเจ้ากรีกกับพระพุทธศาสนา สันนิษฐานว่าเริ่มสร้างในสมัยพระเจ้าเมนันเดอร์
(Menander)หรือพระเจ้ามิลินท์๘๓ กษัตริย์เชื้อสายกรีกแห่งแคว้นคันธาระ หรือคันธารราฐ  

เช่นเดียวในหนังสือตํานานพระพุทธเจดีย์ของสมเด็จฯกรมพระยาดํารงราชานุภาพกล่าว
ว่าเริ่มสร้างสมัยนี้ แต่มาแพร่หลายสมัยพระเจ้ากนิษกะมหาราช โดย ก่อนหน้าศิลปะอินเดียสมัยคันธา

                                                 
๘๓ มหามกุฏราชวิทยาลัย, พุทธศาสนประวัติระหว่าง ๒๕๒๒ ปีที่แล้ว, (กรุงเทพ:มหามกุฏราช

วิทยาลัย,๒๕๓๗),หน้า ๑๗๑ 



๕๕ 

 
ระยังไม่มีการสร้างพระพุทธองค์ในรูปมนุษย์แต่อย่างใด๘๔ พระพุทธรูปแบบคันธาระที่สร้างขึ้นในสมัย
พระเจ้ากนิษกะนี้ พระเจ้ากนิษกะทรงรับสั่งให้ช่างกรีกสร้างพระพุทธรูปขึ้นตามแนวพุทธลักษณะ
ศิลปะกรีกผสมพ้ืนเมือง ภายหลังพุทธมามกะชนชาติอินเดียได้พบเห็นพระพุทธรูปเข้าก็เกิดความ
ศรัทธา จึงได้หันมานิยมสร้างพระพุทธรูปตามอย่างคติของชาวกรีกขึ้น แต่ก็ได้ดัดแปลงเป็นแบบอย่าง
ศิลปกรรมแห่งชาติของตน๘๕ ส่วนอีกตํานานที่กล่าวถึงกําเนิดพระพุทธรูปจากบันทึกของหลวงจีนสมัย
ราชวงศ์ถัง(พระถังซัมจั๋ง) กล่าวไว้ว่า การสร้างพระพุทธรูปเกิดขึ้นในสมัยที่พระพุทธองค์ทรงพระชนม์
ชีพอยู่๘๖ โดยทฤษฎีเรื่องตํานานการเกิดพระพุทธรูปตามบันทึกของหลวงจีนนี้เป็นที่ยอมรับน้อยกว่า
ทฤษฎีแรก ทฤษฎีในการสร้างพระพุทธรูปส่วนใหญ่จึงเชื่อกันว่าเริ่มจากสมัยพระเจ้ามิลินท์เป็นต้นมา 
สําหรับประเทศไทยพระพุทธศาสนาและคติการสร้างรูปเคารพพระพุทธรูปเริ่มปรากฏให้เห็นเมื่อราว
สมัยทวารวดีอันเป็นช่วงเวลาหลังจากเกิดคติการสร้างพระพุทธรูปในอินเดียเกือบหนึ่งพันปีโดยรับผ่าน
ศรีลังกาอันเป็นช่วงเวลาปรากฏรัฐต่างๆ๘๗  

 (๒) ธรรมจักร 

ธรรมจักร ประกอบด้วยลักษณะสําคัญ ๒ ประการคือ รูปวงล้อ มีลักษณะกลม มีสอง
ความหมาย คือ กระแสแห่งการหมุนไปของพระธรรมที่พระพุทธองค์ทรงค้นพบ และ วัฏฏสงสารของ
สรรพสัตว์ และ รูปซี่ล้อ ในธรรมจักรจะมีซี่ล้อ หรือ “กํา” จัดเรียงกันอยู่ภายในวงล้อ จํานวนกํา
ภายในล้อธรรมนี้ มักพบว่ามีไม่เท่ากัน โดยปกติมักมีตั้งแต่ ๔ กํา หรือ ๔ ซี่ขึ้นไปแล้วแต่คติของการ
สร้าง จํานวนซี่ มีความหมายต่างกันไป ได้แก่ จํานวน ๔ ซ่ี หมายถึงอริยสัจ ๔, จํานวน ๘ ซี่ หมายถึง
มรรคมีองค์ ๘, จํานวน ๑๒ ซ่ี หมายถึง ปฏิจจสมุปบาท ๑๒, จํานวน ๑๖ ซ่ี หมายถึงญาณ ๑๖, 
จํานวน ๒๔ ซ่ี หมายถึง ปัจจัย ๒๔,จํานวน ๘๐ ซ่ี หมายถึง พระชนมายุ ๘๐ พรรษา เป็นต้น ภายใน
วงล้อธรรมจักรที่พบโดยทั่วไป ส่วนใหญ่ มี ๑๒ ซี่ อันหมายถึงการปริวัติ ๓ ของอริยสัจ ๔ จนมีอาการ 
๑๒ธรรมจักรในพุทธศาสนา หมายถึง กงล้อแห่งธรรม ธรรมจักรแปดซี่จะใช้ในพุทธศาสนาเท่านั้น โดย
ซี่ทั้งแปดจะหมายถือ มรรคแปดซึ่งเป็นหนทางสู่การบรรลุ โดยความหมายอื่นที่มีการเอ่ยถึงคือ รูปทรง
วงกลม (จักร) แทนความสมบูรณ์แบบของพระธรรม  

 (๓) รอยพระพุทธบาท 

                                                 
๘๔ สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ, ต านานพุทธเจดีย์ พิมพ์คร้ังที่ ๖, 

(กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์คุรุสภาพลาดพร้าว, ๒๕๑๘), หน้า ๓๕. 
๘๕ น.ณ.ปากน้ํา (แปล), คันธาระแหล่งปฐมก าเนิดพระพุทธรูป พระเจ้ามิลินท์และพระนาคเสน,

(กรุงเทพมหานคร: บํารุงนุกูลกิจ, ๒๕๒๖), หน้า ๑๙. 
๘๖ Kanai Lal Hazra, Royal Patronage of Buddhism in India, (Delhi:Sangeeta 

Printers,1984.) ,p.118. 
๘๗ กรมศิลปากร กระทรวงวัฒนธรรม, พระพุทธรูปปางต่างๆ พิมพ์คร้ังที่ ๓, (กรุงเทพมหานคร: กรม

ศิลปากร กระทรวงวัฒนธรรม, ๒๕๕๒),หน้า ๙. 
 



๕๖ 

 
รอยพระพุทธบาท เป็น งานพุทธศิลป์รูปรอยพระบาทหรือรอยเท้าที่ใช้เป็นสัญลักษณ์หรือ

สิ่งแทนพระพุทธเจ้าในระยะแรกเริ่ม ก่อนที่จะมีการสร้างพระพุทธรูปในลักษณะมนุษย์ ตามคติอินเดีย
ถือเป็นอุทเทสิกเจดีย์อย่างหนึ่งมาแต่โบราณ ภายหลังพุทธกาล โดยสร้างขึ้นเพ่ือเป็นสิ่งระถึงถึงพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าที่เกิดขึ้นก่อนการสร้างพระพุทธรูป เช่นเดียวกับการสร้างสถูปหรือวัตถุต่างๆ เป็น
เครื่องหมายสําหรับบูชาแทนองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าซึ่งรอยพระพุทธบาทก็เป็นวัตถุบูชาอย่างหนึ่งที่
นิยมทํากันในสมัยนั้น ด้วยเหตุที่สมัยก่อนชาวชมพูทวีป ไม่นิยมสร้างรูปเคารพ เพราะเป็นการไม่
เคารพ เหมือนเป็นการดูหมิ่น ภายหลังพระเจ้ามิลินท์ หรือ เมนันเดอร์ กษัตริย์ชาวกรีก ที่หันมานับถือ
พระพุทธศาสนา จึงเริ่มสร้างพระพุทธรูปภายในบรรจุสัญลักษณ์มงคลตามคติความเชื่อของอินเดีย  
องค์ประกอบภายในรอยพระพุทธบาทมีพัฒนาการทางศิลปะจากการจัดวางสัญลักษณ์มงคลทาง
พระพุทธศาสนาอย่างอิสระเรียบง่ายไปสู่ลวดลายมงคลร้อยแปด เช่น รูปปลาคู่ เป็นสัญลักษณ์แทน
อัครสาวกเบื้องซ้าย-ขวา, รูปหอก เป็นสัญลักษณ์แทนการขับไล่กิเลสหมู่มาร, รูปสังข์ เป็นสัญลักษณ์
แทนพระสุรเสียงกึกก้องของพระพุทธองค์ที่ทรงแสดงกุศลธรรมอันบริสุทธิ์แก่ชาวโลกทั้ง ๓ เพ่ือให้เว้น
จากธรรมที่ไม่บริสุทธิ์, รูปธรรมจักร มีสองความหมายคือ กระแสแห่งการหมุนไปของพระธรรมที่พระ
พุทธองค์ทรงค้นพบ และ วัฏฏสงสารของสรรพสัตว์  นอกจากนี้ยังมีรูปสวัสดิกะ เป็นสัญลักษณ์แทน 
ชัยชนะอันศักดิ์สิทธิ์ และรูปหม้อน้ํา เป็นสัญลักษณ์แทนความอุดมสมบูรณ์ เป็นต้น  

วัฒนธรรมการนับถือรอยพระพุทธบาทเริ่มขยายความนิยมไปยังประเทศข้างเคียงพร้อม
กับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของอินเดีย เป็นต้นว่า ศรีลังกา หากแต่ตามคติความเชื่อของลังกา เชื่อ
ว่า สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงประทับรอยพระพุทธบาทแห่งนี้ ไว้ด้วยพระองค์เอง ดังนั้น รอย
พระพุทธบาทเป็นบริโภคเจดีย์อย่างหนึ่งด้วย เสมือนกับสังเวชนียสถาน ๔ แห่ง ได้แก่ สถานที่ประสูติ 
ตรัสรู้ แสดงปฐมเทศนา และปรินิพพานรอยพระพุทธบาท ซึ่งอ้างกันว่าเป็นรอยที่พระพุทธเจ้า ได้
เสด็จไปเหยียบไว้ ด้วยพระองค์เอง มีอยู่ ๕ แห่ง ซึ่งก็มีตํานานต่างๆ กัน คือ เขาสุวรรณมาลิก, เขา
สุมนกูฏ, เมืองโยนก, หาดทรายในลําน้ํานัมมทานที, และ เขาสุวรรณบรรพต เป็นต้น หลังจาก
วัฒนธรรมการบูชารอยพระพุทธบาทเป็นที่แพร่หลายในศรีลังกา  ก็เผยแผ่มายังดินแดนเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้ ได้แก่ ประเทศพม่า และประเทศไทย สําหรับภูมิภาคอีสาน มีตัวอย่างที่พบใน รอย
พระพุทธบาทบัวบก จังหวัดอุดรธานี เป็นต้น 

 

๓) ประเภทจิตรกรรม 

จิตรกรรมคือศิลปะประเภทหนึ่งในทัศนศิลป์เกี่ยวกับการเขียนภาพวาดภาพ รูปภาพที่
เขียนหรือวาดขึ้นจะสะท้อนให้เห็นภูมิปัญญาของจิตรกรผู้สร้างสรรค์จินตนาการและแรงบันดาลใจ 
พร้อมทั้งรวบรวมความรู้สาขาอ่ืนๆ มาใช้แล้วถ่ายทอดความคิดความรู้สึกออกมาเป็นภาพเขียน 
จิตรกรรมสําหรับงานพุทธศิลป์สามารถพบทั้งจิตรกรรมฝาผนัง และจิตรกรรมบนตัวรองรับอ่ืนๆ ได้แก่ 
กระดาษ ผ้าใบ ไม้ ฯลฯ โดยร่องรอยจิตรกรรมบนฝาผนังจะอยู่ได้ยาวนานมากกว่าจิตรกรรมที่เขียน
ขึ้นบนตัวรองรับอื่นๆหากอยู่ในสภาพแวดล้อมที่เหมาะสม 



๕๗ 

 
งานพุทธศิลป์ประเภทจิตรกรรมที่ยังคงอยู่ให้คนรุ่นปัจจุบันเห็นได้ คือจิตรกรรมฝาผนัง ซึ่ง

ส่วนใหญ่เกิดจากพระช่างเช่นเดียวกับงานพุทธศิลป์ประเภทอ่ืนๆ จิตรกรรมไทยเป็นภาพเขียนระบาย
สีที่ส่วนใหญ่สืบเนื่องมาจากความบันดาลใจ ความศรัทธาในพระพุทธศาสนา เมื่อจิตรกรเกิดความ
ซาบซึ้งในเรื่องทางพระพุทธศาสนา พระพุทธประวัติ วรรณคดี นิทานชาดก และจากคัมภีร์ต่างๆ จน
เกิดมโนภาพขึ้น จึงได้คิดประดิษฐ์รูปแบบ และวิธีที่จะถ่ายทอดเป็นงานจิตรกรรมไว้ตามผนังโบสถ์
วิหาร เพ่ือช่วยเสริมสร้างบรรยากาศตกแต่งพุทธสถานให้เกิดความงดงาม และช่วยสร้างความเข้าใจ
เกี่ยวกับพระพุทธศาสนาโดยภาพไปด้วย ดังนั้นจิตรกรรมไทยจึงเป็นศิลปะที่มีคุณค่าและคุณประโยชน์
หลายด้าน ก่อให้เกิดแง่คิดและความรู้สึกสร้างสรรค์ที่งดงามแก่จิตใจของประชาชน และพุทธศาสนิกชน
ที่มีความศรัทธาในพระพุทธศาสนา๘๘ นอกจากนี้ จิตรกรรมฝาผนังยังเป็นศิลปะประจําชาติอีกแบบที่
สามารถใช้เป็นประจักษ์พยานแสดงอายุ กาลเวลา และวัฒนธรรมของชาติ ทําให้ทราบถึงวิวัฒนาการ
ความเจริญของชาติไทยในยุคสมัยต่างๆ ที่ถูกบรรจงถ่ายทอดเป็นเรื่องราวในจิตรกรรมฝาผนังที่เต็มไป
ด้วยความประสานกลมกลืนได้ดีเยี่ยม ทําให้เกิดความยอดเยี่ยมในด้านสุนทรียรส๘๙  

นอกจากจิตรกรรมฝาผนังไทยมีจุดมุ่งหมายเพ่ือการตกแต่งภายในโบสถ์วิหารให้เกิดความ
สวยงามแล้ว คุณค่าอีกอย่างที่ได้รับ คือ เรื่องราวหลักพุทธธรรมบางประการที่พระสงฆ์เทศนา สั่งสอน
ให้พุทธศาสนิกชนยึดถือนําไปปฏิบัติ คําเทศนาเหล่านั้นยังปรากฏเป็นภาพเล่าเรื่องบนผนังภายใน
โบสถ์วิหารนั้นด้วย เมื่อพระสงฆ์เทศนาให้ฟัง หูย่อมได้ยิน ตาก็มองเห็น และหลังจากฟังเทศน์จบแล้ว 
ความอันใดที่ได้จากพระเทศน์ยังขัดข้องใจ ก็สามารถทบทวนกับภาพเขียนจนเข้าใจซาบซึ้งได้๙๐ จิตร
กรที่ทํางานเกี่ยวกับพุทธศิลป์มีทั้งที่ทราบชื่อและไม่ทราบชื่อ ช่างไทยสมัยโบราณมักจะเขียนภาพโดย
ไม่บอกนามให้ปรากฏ โดยหลักฐานคือผลงานในยุคสมัยต่างๆที่ทราบชื่อ ได้แก่ ผลงานของขรัวอินโข่ง 
ช่างเขียนที่มีชื่อเสียงในสมัยรัชกาลที่ ๔ ผู้เขียนภาพปริศนาธรรม ที่พระอุโบสถวัดบวรนิเวศวิหาร 
กรุงเทพฯ ถือกันว่าเป็นการปฏิรูปจิตรกรรมฝาผนังตามแบบประเพณีไทยทั้งด้านรูปแบบและเนื้อหา 
ทั้งนี้เพราะการเขียนภาพจิตรกรรมฝาผนังตามโบสถ์วิหารของไทยแต่เดิม มักเขียนพุทธประวัติและ
ชาดกแทบทั้งสิ้น ส่วนวิธีการเขียนก็เขียนด้วยสีแบนๆ แล้วตัดเส้นไม่มีแสงเงา แต่ขรัวอินโข่งได้นํา
กรรมวิธีตามแบบอย่างของศิลปะตะวันตกมาใช้ คือภาพที่มีแสงเงาและมีระยะใกล้ไกลหรือทัศนียวิสัย 
แบบมิติ (Three Dimentions) แบบตะวันตกมาใช้ วิธีการของขรัวอินโข่งได้ก่อให้เกิดจิตรกรรมสกุล
ช่างแบบขรัวอินโข่งขึ้นมา โดยมีพระช่างร่วมสมัยกับขรัวอินโข่งที่สําคัญอีกองค์หนึ่งคือ พระครูกสิน
สังวร เจ้าอาวาสวัดทองนพคุณ กรุงเทพฯ เป็นศิษย์ของขรัวอินโข่งมีผลงานปรากฎอยู่ที่พระอุโบสถวัด
ทองนพคุณ และที่พระอุโบสถวัดโปรดเกตุเชษฐาราม จังหวัดสมุทรปราการ นอกจากนี้ ก็มีจิตรกรหรือ
ช่างที่เป็นภิกษุอีกหลายองค์ เช่น พระอาจารย์แดง แห่งวัดหงษ์รัตนาราม กรุงเทพฯ ช่างเขียนผู้มี
ชื่อเสียงในสมัยรัตนโกสินทร์ ช่วงรัชกาลที่ ๔ ส่วนภาพประกอบที่ผู้วิจัยนํามาเป็นตัวอย่างคือ ภาพ

                                                 
๘๘ วิบูลย์ ลี้สุวรรณ, จิตรกรรมไทย, (กรุงเทพมหานคร: องค์การค้าของคุรุสภา, ๒๕๒๓), หน้า ๔๙. 
๘๙ สมชาติ มณีโชติ, จิตรกรรมไทย, (กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพ์โอเดียนสโตร์, ๒๕๒๙), หน้า ๒๑. 
๙๐ สุชาติ เถาทอง, ศิลปะกับมนุษย,์ (กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพ์โอเดียนสโตร์, ๒๕๒๙), หน้า ๖๙. 



๕๘ 

 
จิตรกรรมฝาผนังวัดภูมินทร์ จังหวัดน่าน ที่ยังมีร่องรอยการทํางานหรือวิธีเขียนภาพของช่างร่วมสมัย
กับจิตรกรรมในสมัยรัชกาลที่ ๔ แสดงถึงการส่งผ่านทักษะทางช่างพุทธศิลป์ระหว่างพ้ืนที่ 

๔) ประเภทของภูมิทัศนสถาน  

จากอดีตถึงปัจจุบันมนุษย์เรามีการออกแบบตกแต่งภูมิทัศน์มาโดยตลอด โดยมี
แนวความคิดริเริ่มใน การออกแบบแตกต่างกันไปตามพ้ืนฐานสภาพแวดล้อม สภาพสังคม ความเชื่อ
และวัฒนธรรมของแต่ละท้องถิ่น ซึ่งสามารถสรุปเป็น ๒ แบบที่แตกต่างกันอย่างชัดเจน คือ แบบ
ประดิษฐ์ (formal design) และ แบบธรรมชาติ (informal design)ซึ่งการกําเนิดของแต่ละรูปแบบ
ในแต่ละประเทศมีประวัติความเป็นมาที่น่าสนใจยิ่ง ในด้านความสําคัญของงานภูมิทัศน์หรือการจัด
สวน (Landscape) นั้น มีความสําคัญกับการสร้างสรรค์สภาพแวดล้อมและบรรยากาศที่ดีให้แก่
อาคารหรือสิ่งก่อสร้างต่างๆ (Built Environment) โดยการออกแบบภูมิทัศน์มักมีการใช้องค์ประกอบ
ร่วมกันหลายอย่าง อาทิ วัสดุพืชพันธุ์ที่หลากหลาย การใช้บ่อน้ําหรือสระน้ํา และอุปกรณ์ตกแต่งจัด
สวนต่างๆ เพ่ือตอบสนองต่อวัตถุประสงค์ในการใช้งานและสร้างบรรยากาศให้รื่นรมย์๙๑เป็นต้น จาก
การทบทวนวรรณกรรม ได้มีผู้กล่าวถึงภูมิทัศนสถานทางทฤษฎีไว้ดังนี้ 

Garrett Eckbo อธิบายความหมายของการออกแบบจัดสวนไว้ว่า คือการเลือกและจัด
วางตําแหน่งพรรณไม้เพ่ือปลูกตกแต่งบริเวณตามวัตถุประสงค์ที่กําหนด ขั้นแรก คือการพิจารณา
สภาพสถานที่ปลูกในท้องที่นั้น ทั้งลักษณะดิน การระบายน้ํา ทิศทางการโคจรของดวงอาทิตย์ ลม 
ปริมาณน้ําฝน อุณหภูมิ โรคแมลง ขั้นที่สอง พิจารณาการใช้งาน และภาพที่ต้องการ เช่น เพ่ือให้ร่ม
เงา บดบัง แบ่งพ้ืนที่ว่าง สี ขนาด เป็นต้น ขั้นที่สาม พิจารณาคุณสมบัติของพืชที่ตอบสนองข้อจํากัด
ตามวัตถุประสงค์ เช่น ขนาด อัตราการเจริญเติบโต อายุการใช้งาน รูปทรง ผิวสัมผัส การจัดเรียงตัว
ของใบ สีดอก ผล การเปลี่ยนสีของใบตามฤดูกาล ยอด ลําต้น กิ่งก้าน เปลือก กลิ่น๙๒ เป็นต้น  

Nancy Gerlach ให้คําจํากัดความของการเลือกพรรณไม้เพ่ือการจัดสวนหรือ Planting 
design ว่า เป็นการเลือก (selection) การจัด (arrangement) และการดูแลรักษา (maintenance) 
วัสดุพรรณไม้ที่ปลูกในสภาพต่างๆ กัน (microclimate and environment) เพ่ือให้ต้นไม้เหล่านั้นมี
ชีวิตรอดและทําหน้าที่ตามวัตถุประสงค์ที่นักออกแบบต้องการ รวมทั้งก่อให้เกิดความสวยงามด้วย๙๓ 

Gordon Cullen ได้กล่าวถึง องค์ประกอบภูมิทัศน์เมืองที่สร้างบรรยากาศของเมือง 
(Sense of Place) ได้ดังนี้ - พ้ืนที่ปิดล้อม และพ้ืนที่นอกอาคาร (enclosure / outdoor room) - 

                                                 
๙๑ กรมพัฒนาพลังงานทดแทนและอนุรักษ์พลังงาน กระทรวงพลังงาน, งานภูมิทัศน์กับ

สภาพแวดล้อมสร้างสรรค์เพ่ือการประหยัดพลังงาน .(ออนไลน์) .แหล่งที่มา: www2.dede.go.th. (เข้าถึงเมื่อ ๒ 
ธันวาคม ๒๕๖๑). 

๙๒ Eckbo, Garrett. "Architecture and the Landscape." Arts and Architecture 81, no. 10 
(October 1964): 22–23, 37–39. 

๙๓Nancy Gerlach-Spriggs, Richard Enoch Kaufman, Sam Bass Warner, Jr., Restorative 
gardens : the healing landscape, (New Haven, CT : Yale University Press, 1998),p.35. 



๕๙ 

 
ระดับการเปลี่ยนแปลงความสูงของอาคาร (change of level) - ทัศนียภาพที่มองเห็น (closed 
vista) - รูปแบบความต่อเนื่องของอาคาร (punctuation) - ลักษณะการเข้าถึง และเชื่อมโยง 
(narrowing) - ระดับของเส้นขอบฟูาที่ตัดกับหลังคาของกลุ่มอาคาร (fluctuation (roof-line)) - 
แนวเส้นของรูปด้านอาคาร (building line)๙๔ 

อรศิริ ปาณินท์ อธิบายที่ว่างทางสถาปัตยกรรมไว้ในหนังสือ ที่ว่างทางสถาปัตยกรรม” 
ทําให้สามารถนํามาใช้อธิบายที่ว่างทางภูมิสถาปัตยกรรมได้ต่อไป เนื่องจากการออกแบบภูมิ
สถาปัตยกรรมเป็นการออกแบบที่ว่างภายนอกอาคาร เพ่ือให้มนุษย์เข้าไปใช้งานได้สะดวกสบาย 
ปลอดภัย และมีความสวยงามควบคู่กันไป๙๕ เนื่องจากงานด้านนี้มีมนุษย์และต้นไม้เข้ามาเกี่ยวข้อง
ด้วย นักออกแบบจึงจําเป็นต้องคํานึงถึงสัดส่วนของมนุษย์ (human scale)กับขนาดที่ว่างที่มนุษย์เข้า
ไปใช้งาน และเข้าใจคุณสมบัติและการใช้งานของต้นไม้กับที่ว่างด้วย 

๕) ภูมิทัศนสถานตามพุทธประวัติ 

การจัดภูมิทัศน์เป็นส่วนที่สําคัญยิ่งในการสร้างบรรยากาศแก่วัด สําหรับการจัดภูมิทัศน์
ตามพุทธประวัตินั้น มักจะมีการจําลองสังเวชนียสถาน หมายถึงสถานที่ที่ทําให้เกิดความรู้สึกระลึกถึง
พระพุทธเจ้า เกิดความแช่มชื่น เบิกบาน เกิดแรงบันดาลใจที่จะทําความดี เมื่อได้ไปพบเห็น มีอยู่ ๔ 
แห่งสําคัญดังนี้ 

๑. สถานที่พระตถาคตเจ้าบังเกิดแล้วคือ ประสูติจากพระครรภ์มารดา ตําบลหนึ่งคือ
อุทยานลุมพิน ี

๒. สถานที่พระตถาคตเจ้าตรัสรู้ พระอนุตรสัมมาสัมโพธิญาณตําบลหนึ่งคือ พุทธคยา 

๓. สถานที่พระตถาคตเจ้าให้พระอนุตรธัมมจักเป็นไป หรือแสดงปฐมเทศนาตําบลหนึ่ง คือ
ปุาอิสิปตนมฤคทายวัน แขวงเมืองพาราณสี (ปัจจุบันเรียก สารนาถ) 

๔. สถานที่พระตถาคตเจ้าเสด็จดับขันธปรินิพพานแล้วด้วยอนุปาทิเสสนิพพานธาตุตําบล
หนึ่ง คือ สาลวโนทยาน เมืองกุสินารา (ปัจจุบันเรียก กาเซีย) ให้เกิดความสังเวชของกุลบุตร กุลธิดา ผู้
มีศรัทธา 

แนวคิด โครงสร้าง และลักษณะของวัดในสมัยพุทธกาลจากการทบทวนเอกสารที่
เกี่ยวข้องนั้นลักษณะของวัดในสมัยพุทธกาล พบว่าวัดในพระพุทธศาสนาแต่เดิมเป็นเพียงที่พักอาศัย 
แบบชั่วคราวเท่านั้น และยึดแนวคิดตามหลักสัปปายะเป็นเกณฑ์ การสร้างวัดมีมาแต่สมัยพุทธกาล ผู้
ถวายวัดเป็นคนแรกคือพระเจ้าพิมพิสาร วัดแห่งแรกคือวัดเวฬุวัน นอกจากนี้มีคฤหบดีนามอนาถบิณ

                                                 
๙๔ Gordon Cullen, The Concise Townscape, (London ; New York : Routledge, Taylor 

& Francis Group, 1971), p.59. 
๙๕ อรศิริ ปาณินท,์ ที่ว่างทางสถาปัตยกรรม = Space in architecture ,(ปทุมธานี : มหาวิทยาลัย

รังสิต, ๒๕๓๘), หน้า ๑-๘. 



๖๐ 

 
ฑิกเศรษฐี ซื้อสวนของพระเจ้าเชต เพ่ือสร้างวัดถวายในพระพุทธศาสนา โดยสร้างกุฏิลักษณะหลัง
เดียว กุฏิสงฆ ์กุฏิทรงกลม ศาลาลาย สระโบกขรณี สถานที่จงกรม เป็นต้น ตลอดระยะทาง ๔๕ โยชน์ 
ทั้งหมดล้วนเป็นเพราะความเลื่อมใสในพระธรรมคําสอนของพระพุทธเจ้า และเมื่อศึกษาจากวัดสําคัญ
ในพุทธกาลจํานวน ๖ วัด ที่ใช้เป็นตัวอย่างวิเคราะห์ ได้แก่ ๑) วัดเวฬุวัน เมืองราชคฤห์ ๒) วัดพระเช
ตะวัน เมืองสาวัตถี ๓) วัดบุปพพาราม เมืองสาวัตถี ๔) วัดนิโครธาราม เมืองกบิลพัสดุ์ ๕) วัดโฆสิตา
ราม เมืองโกสัมพี ๖) วัดอัมพปาลีวัน แคว้นวัชชี แต่ละวัดได้ย้ําเรื่องความเป็นสัปปายะมากกว่าจะยึด
ความใหญ่โตโอ่โถงด้านสิ่งปลูกสร้าง มีเพียงบางวัดเท่านั้นที่เกิดจากเจตนาของผู้สร้างที่ต้องการให้มี
พ้ืนที่ใช้สอยแบบกว้างใหญ่ เช่น วัดเชตวันซึ่งสร้างโดยอนาถบิณฑิกเศรษฐี วัดบุพพารามซึ่งสร้างโดย
นางวิสาขามหาอุบาสิกาและถือได้ว่าวัดนี้  เป็นวัดที่มีการวางโครงสร้างเชิงสถาปัตยกรรม มีรูปแบบ
แผนผังอย่างชัดเจนรูปแบบเป็นปราสาท ๒ ชั้นมีห้องพักที่จัดแบ่งอย่างลงตัวและน่าจะเป็นต้นแบบ
ของเสนาสนะประเภทอาคารที่พักแบบชั้นๆ หรือแบ่งเป็นห้องๆ ภายในวัดในเวลาต่อมา 

เมื่อพิจารณาพ้ืนที่ด้านกายภาพ วัดในพุทธกาลเน้นความเป็นถิ่นรมณีย์คือเน้นความ
เป็นสัปปายะ มีร่มไม้ มีสายน้ํา มีปุาเป็นส่วนประกอบที่สําคัญ แต่การที่จะทําให้พ้ืนที่ทางกายภาพ
สมบูรณ์ต้องอาศัยองค์คุณเฉพาะบุคคลผสานกันไป โดยเฉพาะองค์คุณด้านในของผู้อยู่อาศัยที่พึงมี
ได้แก่ เป็นผู้ที่มีศรัทธาตั้งมั่น ไม่มีปัญหาสุขภาพ มีสีลาจารวัตรดีงาม เพียรพยายามขจัดอกุศล มุ่งผล
ดับทุกข์ เป็นการผสานระหว่างการมีพ้ืนที่สัปปายะด้านนอกและคุณสมบัติด้านในของบุคคลจึงจะทํา
ให้พ้ืนที่ที่เรียกว่าสัปปายะสมบูรณ์แท้จริงส่วนการจัดพ้ืนที่ทางสังคมและพ้ืนที่ทางจิตวิญญาณนั้นเป็น
เรื่องที่จําต้องเกี่ยวข้องทั้งผู้สร้าง ผู้ใช้ประโยชน์ เช่น วัดที่สร้างโดยนางอัมพปาลี สุภาพสตรีที่แม้เป็น
โสเภณีก็มีสิทธิที่จะสร้างถวายไว้ในพระพุทธศาสนา โดยมีชื่อว่าวัดอัมพปาลีวัน ซึ่งนับว่าเป็นการเปิด
พ้ืนที่สําหรับคนทุกเพศวัยโดยไม่เลือกชนชั้นวรรณะ การทําให้วัดเป็นศูนย์รวมในการพบปะสนทนา
ธรรม หรือฟังธรรมจากพระพุทธองค์และพระสงฆ์สาวก ซึ่งล้วนเป็นไปเพ่ือส่งเสริมพัฒนาทางจิต
วิญญาณหรือปัญญาด้วย เพราะในที่สุดแล้ว แนวคิด โครงสร้าง หรือลักษณะของวัดต้องยึดเปูาหมาย
สําคัญได้แก่ การเป็นพ้ืนที่ลดละกิเลส หรือปหานกิเลส (ปหานาราม) และเป็นพ้ืนที่เพ่ิมพูนกุ ศล 
(ภาวนาราม) 

ในเรื่องของทฤษฎีความงามในงานพุทธศิลป์จําเป็นต้องเปรียบเทียบกับแนวความคิดของ
นักปรัชญาชาวตะวันตกเฮเกล (Hegel) ซึ่งมีแนวคิดว่า ความงาม คือ ความจริงที่ฉายจากสิ่งสมบูรณ์
ผ่านโลกทางประสาทสัมผัสตามที่จิตของมนุษย์ สามารถเข้าใจได้ ความงามจึงเป็นความจริงที่เรารับรู้
ได้ในสิ่งต่างๆ รอบตัวและความงามที่มีสุนทรียภาพคือความงามในศิลปะ ซึ่งศิลปะที่แฝงความหมาย
ของสิ่งที่ต้องการสื่อไว้ด้วยนั้นจัดเป็นศิลปะเชิง สัญลักษณ์ (Symbolic art) ซึ่งพบได้ในศิลปะทาง
ศาสนาของฮินดู อียิปต์และฮิบรู ตามทัศนะนี้ประกอบกับสัญลักษณ์ที่ปรากฏในพระพุทธรูป ทําให้
สรุปได้ว่า การสร้างพระพุทธรูปจัดเป็นศิลปะเชิงสัญลักษณ์ที่มีความสําคัญทั้งต่อผู้สร้าง ในฐานะเป็นผู้
ก่อให้เกิดสิ่งที่นํามาสู่สุนทรียภาพแก่ผู้พบเห็นหรือได้ สักการบูชา ซึ่งผู้สร้างเองก็ต้องมีสุนทรียภาพ
ภายในตนและจินตนาการที่แฝงไว้ด้วยความงาม และความจริงด้วย เพราะฉะนั้นผลงานที่ปรากฏ
นอกจากจะเป็นเครื่องสื่อถึงความเป็นพระพุทธเจ้า ความงามและความดี ยังเป็นเครื่องสะท้อนถึง
จิตใจ ความรู้ และความสามารถอันน่าชื่นชมของผู้สร้างไปในตัว และเมื่อผลงานปรากฏก็เกิดผลดีต่อ



๖๑ 

 
ส่วนรวมหรือประชาชนโดยกว้างขวางในฐานะที่ เป็นผู้เสพหรือผู้สัมผัสกับงานศิลปะนั้นๆ ซึ่งในขั้นลึก
อาจยังนําไปสู่การเข้าถึงธรรมอันแฝงอยู่ในลักษณะสัญลักษณ์ที่ปรากฎอยู่ด้วยสุนทรียศาสตร์กับการ
สร้างพระพุทธรูปจึงเป็นสิ่งที่เก่ียวข้องกันและมีความสําคัญสําหรับพ้ืนที่ 

๒.๓.๕ กระบวนการหรือวิธีการ สร้างงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ 

๑) กระบวนการสร้างงานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
สมัยพุทธกาล 

งานพุทธศิลป์ ถือได้ว่าเป็นการสร้างสรรค์ภูมิปัญญาที่เกิดจากความเชื่อและศาสนา มี
กระบวนการสร้างสอดคล้องกับการสร้างงานศิลปะเพ่ือแสดงความศรัทธาต่อศาสนา ศิลปะมี
ความหมายสําคัญอยู่ที่ความเป็นสิ่งที่ต้องใช้ฝีมือและความเพียรพยายามและความตั้งใจที่จะทําให้
สําเร็จ งานพุทธศิลป์ก็เช่นกัน คือ ศิลปะนอกจากจะทํายากแล้ว ยังจะต้องทําให้สําเร็จประโยชน์จนถึง
ที่สุดในความมุ่งหมายแห่งเรื่องนั้นๆ ศิลปะยังผสมผสานกับหลักธรรมคําสั่งสอนตามหลักของ
พระพุทธศาสนาได้อย่างกลมกลืน สามารถนํามาพัฒนาตนเองและสังคมให้มีความเป็นอยู่อย่างสงบ
ได้๙๖ ช่างไทยโบราณแบ่งหมวดหมู่ของศิลปะไทยออกได้ ๔ หมวดหมู่ด้วยกัน คือ หมวดกระหนก 
หมวดนารี หมวดกระบี่ และหมวดคชะ หรือที่ช่างไทยรวมเรียกว่า กระหนก นาง ช้าง ลิง แต่ละ
หมวดหมู่ก็จะมีรายละเอียดปลีกย่อยลงไป เช่นการฝึกเขียนรูปคน ยักษ์ ลิง ต้นไม้ และลายประดับ
ต่างๆ โดยการฝึกฝนสร้างลวดลายในหมวดต่างๆดังที่กล่าวมาถือว่าเป็นวิชาช่างหลักของช่างไทย ซึ่ง
ช่างส่วนใหญ่จะต้องเรียนรู้และฝึกฝนให้เกิดความชํานาญ ก่อนที่จะไปเป็นช่างเขียนภาพจิตรกรรมฝา
ผนังโบสถ์วิหาร หรือประกอบการช่างอื่นต่อไปได้๙๗  

หนึ่งในกระบวนการถ่ายทอดหลักธรรมคําสอนของพระพุทธศาสนาเป็นแนวปฏิบัติในการ
ดําเนินชีวิต เช่น การไม่ทําความชั่ว การทําความดี และการทําจิตใจให้ผ่องใส โดยผ่านภูมิปัญญาที่
ได้รับอิทธิพลจากพระพุทธศาสนา ได้แก่ การเขียนภาพจิตรกรรมฝาผนังในโบสถ์ ที่เป็นเรื่องราว
เกี่ยวกับพุทธประวัติ ชาดก สวรรค์ นรก เป็นต้น, การสร้างประติมากรรม เช่น พระพุทธรูป, การสร้าง
สถาปัตยกรรม เช่น โบสถ์ เจดีย์ตามยุคสมัยต่างๆ และการแสดงออกของศิลปิน เช่น การแต่งคํา
ประพันธ์ บทเพลง การแสดงละคร ลิเก ลําตัด ที่นําหลักคําสอนหรือชาดกมาสร้างเป็บบทประพันธ์ 
โดยสมมุติตัวละครให้แสดงออกทั้งทางด้านผลของกรรมดีและกรรมชั่ว เป็นต้น  องค์ประกอบการ
ออกแบบภูมิทัศน์ 

 ในกระบวนการหรือวิธีการ สร้างงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ การออกแบบภูมิทัศน์ ต้องมี
องค์ประกอบที่สําคัญดังนี้ 

                                                 
๙๖ พุทธทาสภิกขุ, ศิลปะแห่งการใช้สติในทุกกรณี, (กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา, ๒๕๒๓), หน้า ๑-๒. 
๙๗ สมคิด หงส์สุวรรณ, กระหนก นารี กระบี่ คชะ, (กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพ์สิปประภา, ๒๕๔๙), 

หน้า ๔. 



๖๒ 

 
ประการแรกคือ แนวคิด (Concept) พ้ืนที่แต่ละแห่งมีศักยภาพในการพัฒนาที่เหมาะสม

ในรูปแบบใดรูปแบบหนึ่ง โดยการตั้งแนวคิดจะมีข้อพิจารณาตามลักษณะเฉพาะของพ้ืนที่  ซึ่งนัก
ออกแบบต้องกําหนดขึ้นเป็นแนวทางเริ่มแรกในการออกแบบ มักจะเป็นแนวความคิดแบบกว้างๆก่อน 
แล้วจึงพัฒนาแนวความคิดให้แคบและเจาะจงลงจนเกิดเป็นวัตถุประสงค์ในการออกแบบต่อไป 

ประการที่สอง วัตถุประสงค์ (Objectives) วัตถุประสงค์เกิดจากแนวความคิดในการ
ออกแบบ แต่มีความเจาะจงที่เด่นชัดเจนเป็นเปูาหมายในการออกแบบ เช่น ลักษณะการใช้งานภูมิ
ทัศน์นั้นๆ 

ประการที่สาม รายการในการออกแบบ (Criteria) คือรายละเอียดต่างๆ ที่นักออกแบบ
ต้องพิจารณาให้ครอบคลุมวัตถุประสงค์ที่กําหนดไว้ มักเกิดจากความต้องการของผู้ใช้สถานที่ และ
สภาพพ้ืนที่ที่จะออกแบบที่ต้องสัมพันธ์สอดคล้องกัน นักออกแบบเป็นผู้ค้นหาวิธีการที่จะไปให้ถึง
วัตถุประสงค์นั้น รายละเอียดหรือรายการในการออกแบบควรครอบคลุมหัวข้อหลัก ดังนี้ 

๑) ความสะดวกสบายและยืดหยุ่น (Convenience and flexibility) พิจารณาการเลือก
ตําแหน่งกิจกรรมเข้ากับสภาพภูมิประเทศ การวางระบบสัญจร (Circulation) เข้าใจง่าย ผู้ใช้สถานที่
ไม่หลงทาง มีทางเข้า-ออกที่ดี ขนาดพ้ืนที่และองค์ประกอบต่างๆ มีขนาดที่ มนุษย์ใช้งานได้สะดวก
และเพียงพอ วัสดุที่ใช้เหมาะสมกับรูปแบบของงาน และสภาพแวดล้อม สร้างความรู้สึกปกปูอง ใน
พ้ืนที่ให้เกิดความรู้สึกส่วนตัว (Private) มีความยืดหยุ่นปรับเปลี่ยนได้ตามสถานการณ์ (Flexibility) 

๒) ความปลอดภัย (Safety) การเลือกตําแหน่งกจิกรรมและการเลือกใช้วัสดุต่างๆต้องเข้า
กับสภาพแวดล้อม เลือกวิธีการก่อสร้างที่ไม่ขัดแย้งหรือต้านพลังของธรรมชาติจนเกิดอันตรายเช่น 
เลือกการใช้พื้นท่ีลาดชันเกินไปหรือที่ลุ่มน้าท่วมขัง 

๓) ความงาม (Aesthetics) หรือสุนทรียภาพ ขึ้นอยู่กับการน าศิลปะเข้ามาใช้ การเลือก
รูปแบบที่เข้ากันกับ สิ่งแวดล้อมและแนวความคิด การปรุงแต่งในรายละเอียดให้เหมาะสมกับ
งบประมาณ 

สําหรับงานออกแบบภูมิทัศน์ (Landscape Design) สามารถช่วยได้เป็นอย่างดี โดยใช้
หลักการต่างๆ ให้เหมาะสม ได้แก่ 

ประการแรก การเลือกใช้พืชพันธุ์ให้เหมาะสมเพ่ือตอบ สนองความต้องการ เช่น ใช้พืช
คลุมดินเพ่ือปกปูองความชื้นในผิวดินและช่วยลดการสะท้อนแสงเข้าสู่อาคาร การใช้ไม้ใหญ่หรือไม้โต
เร็วเพ่ือให้ร่มเงาแก่ตัวอาคาร 

ประการที่สองการจัดตําแหน่งต้นไม้ให้เหมาะสม เช่น ไม่ปลูกต้นไม้ขวางทางลมหาก
ต้องการการระบายอากาศที่ดีสําหรับอาคาร การเลือกใช้ต้นไม้ให้ร่มเงาหรือซุ้มไม้เลื้อยจัดวางใกล้
บริเวณหน้าต่างเพ่ือช่วยบังแสงแดดตรง และลดรังสีความร้อนจากดวงอาทิตย์ 



๖๓ 

 
ประการที่สาม การออกแบบภูมิทัศน์เพ่ือลดอุณหภูมิและการแผ่รังสีความร้อนจากดวง

อาทิตย์บริเวณผิวหรือเปลือกอาคาร (Building Envelope) ด้วย การใช้สวนแนวตั้ง (Vertical 
Garden) หรือการจัดสวนหลังคา (Roof Garden) 

ประการสุดท้าย การเลือกใช้วัสดุทางเดิน (Pavement) อย่างเหมาะสม เช่น การเลือกใช้
วัสดุที่มีความเป็นรูพรุนหรือยอมให้น้ําซึมผ่านได้บ้าง, การใช้บล็อกปลูกหญ้า (Turf Block) หรือแผ่น
ยางมะตอยชนิดให้น้ําซึมผ่านได้ และการใช้กระเบื้องดินเผาเรียงเป็นแนวทางเดินเพ่ือไม่ให้เกิดการ
เหยียบย่ําต้นหญ้า เป็นต้น  

หลักการที่ได้กล่าวไปข้างต้นสามารถใช้พิจารณาประกอบขั้นตอนการวิเคราะห์การใช้ภูมิ
ทัศนสถานในบทถัดไปได ้

๒) การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของชาวอีสาน  

หากกล่าวถึงแนวคิดกระบวนการสร้างงานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของชาวอีสาน ใน
งานพุทธศิลป์คํานึงถึงรูปทรงศักดิ์สิทธิ์ตามรสนิยมของท้องถิ่น กระบวนการการสร้างเริ่มจากความ
ต้องการเป็นหลัก ประกอบกับความศรัทธาต่อสิ่งที่จะสร้าง ตามมาด้วยความงามที่เป็นรสนิยมของ
พ้ืนที่ ตลอดจนจัดหาบุคคลผู้ที่สามารถดําเนินงานให้สําเร็จในหลายๆฝุาย ส่วนด้านภูมิทัศน์ มีความ
คล้ายคลึงกันในกระบวนการสร้างกับงานพุทธศิลป์หลายประเด็นโดยมักจะตามมาเมื่อมีการวาง
ตําแหน่งของงานพุทธศิลป์แล้ว กระบวนการเริ่มจากการกําหนดรูปแบบและแผนงานการจัดการพ้ืนที่
ให้ตรงต่อความต้องการใช้ประโยชน์ของผู้ใช้งานและให้มีความสอดคล้องกับสภาพภูมิประเทศ สภาพ
ภูมิอากาศ ประเพณี วัฒนธรรม และงบประมาณ ตลอดจนวิถีชีวิตของผู้คน อันจะนําไปสู่การพัฒนา
สิ่งแวดล้อมที่เหมาะสมต่อการดําเนินชีวิตของมนุษย์ และยังเป็นการถนอมใช้ทรัพยากรต่างๆให้เกิด
ประโยชน์สูงสุดเพ่ือความยั่งยืนต่อไปในอนาคตสําหรับคนรุ่นหลัง โครงสร้างและลักษณะของวัดใน
อีสานจากอดีตและปัจจุบันพบว่าไม่เน้นองค์ประกอบที่เป็นสิ่งปลูกสร้าง เน้นหลักสัปปายะเป็น
องค์ประกอบนํากระบวนการก่อสร้างอ่ืนๆ ในขณะที่วัดในปัจจุบัน มีความพยายามคงไว้ซึ่งโครงสร้าง
แบบเดิม แต่ได้ผสานเข้ากับประโยชน์ใช้สอยอ่ืนๆ ประกอบ โดยอาศัยภูมิปัญญาท้องถิ่นไว้จรรโลง
ชุมชนทางศาสนา อาศัยหลักภูมิสถาปัตยกรรมเข้าเสริม แต่ยังไม่ถึงกับละเลยการทําให้วัดเป็นพ้ืนที่ 
สําคัญตามคติเดิม คือ ๑) เป็นพ้ืนที่หรือเป็นรมณียสถาน ๒) เป็นพ้ืนที่ที่อาศัยของบุคคลผู้มี คุณธรรม 
ยึดมั่นในธรรมวินัย นอกจากนี้ยังมีความสัมพันธ์กับการใช้สอยพ้ืนที่ของวัดดําเนินกิจกรรมทางศาสนา 
เช่น ประเพณีพิธีกรรมต่างๆที่ในหนึ่งปีจะมีกิจกรรมอันเกี่ยวข้องกับวัดอยู่ทั้งสิบสองเดือน ซึ่งชาว
อีสานเรียกว่า ฮีตสิบสองคองสิบสี่ โดย ฮีตสิบสองนั้นเป็นประเพณีการทําบุญเซ่นสรวงประจําเดือนใน
รอบปีหนึ่ง ส่วนคองสิบสี่ เป็นหลักธรรมประเพณีสําหรับคนธรรมดาถือปฏิบัติในครอบครัวและศาสนา
มีสิบสี่ประการ 

ภูมิทัศนสถานที่มีความเป็นสัปปายะของวัดดังกล่าวมาเบื้องต้นทั้งหมดนี้ พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ๑๐ ได้สรุปให้เป็นข้อสังเกตง่ายๆ เพียง ๔ ข้อ ได้แก่ ๑) ถิ่นที่เป็นที่รมณีย์ คือ ที่ 
ทําให้เกิดความรู้สึกสดชื่นรื่นรมย์ ชุบชูชีวิต ชื่น กายชูใจ ที่ถือว่าเป็นจุดเริ่มต้นแล้วจึงมี ส่วนประกอบ
ด้านอื่นตามมา ได้แก่ ๒) ภูมิภาค สมบัติ คือมีทําเล พ้ืนที่ บริเวณ ผืนแผ่นดินที่ สะอาด สดใส ไร้ขยะ 



๖๔ 

 
ไม่รกรุงรัง เรียบร้อย ราบรื่น เดินง่าย ปลอดภัย สบายตา ควรทอด ทัศนา น่าชื่นชม ๓) คมนาคมน
สมบัติ หมายถึง “ไม่ใกล้เกินไป ไม่ไกลเกินไป เดินทางไปถึงได้ สะดวก” และ ๔) บุคคลสมบัติ ได้แก่ 
“ปลอด คนร้าย มีคนดี มีคนที่พ่ึงพาอาศัยได้ที่จะให้ ความรู้ความเข้าใจ”สอดคล้องกับหลักสัปปายะ
ในพระไตรปิฎก ในการก่อสร้างเสนาสนะนั้นหากพระสงฆ์จะ ดําเนินการจัดสร้างเองต้องคํานึงถึงหลัก
พระ วินัยเรื่องขนาดท่ีจะสร้างเช่น กุฏิ ต้องมีขนาดด้านยาว ไม่เกิน ๑๒ คืบ ด้านในกว้างได้ ๗ คืบพระ
สุคต หรือมีขนาดยาว ได้เพียง ๑๒ คืบ และด้านกว้าง ๗ คืบ ซึ่งเมื่อ เทียบมาตราส่วน ๑ คืบพระสุคต 
เท่ากับ ๒๕ ซม. กุฏิที่ยาว ๑๒ คืบ เท่ากับ ๓ เมตร และ กว้าง ๗ คืบ เท่ากับ ๑.๕ เมตร ดังนั้น การ 
กําหนดที่พักหรือกุฏิสําหรับพระภิกษุสงฆ์จึงมี ขนาดเล็กมาก แต่หากเป็นอาณาบริเวณของวัด พระ
พุทธองค์ทรงอนุญาตให้มีระบบ สาธารณูปโภค สิ่งอํานวยความสะดวกตาม ความเหมาะสม เช่น ทํา
ท่อระบายน้ํา สร้างรั้ว กําแพงกันเป็นแนวเขต การมีอาคารหรือที่พัก ประกอบภายในวัด หรือทรงมี
พุทธานุญาตให้ ภิกษุใช้วัสดุสําหรับมุมหลังคา เป็นกระเบื้อง หิน ปูนขาว หญ้า ใบไม้ เป็นต้น 

ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของชาวอีสานมีหลายรูปแบบ เช่น จากงานพุทธศิลป์อีสาน 
งานวรรณกรรม การเทศนา สําหรับงานวรรณกรรม วรรณกรรมอีสานมีจํานวนมาก ทั้งจํานวนเรื่อง
และสํานวน บางเรื่องอาจมีทั้งสํานวนกลอนลําที่แต่งเป็นโคลง และสํานวนเทศน์๙๘ ที่แต่งเป็น ฮ่าย 
(คล้ายร่ายยาว) การจัดประเภทวรรณกรรมพ้ืนบ้านอีสานไม่นิยมยึดรูปแบบของฉันลักษณ์เป็นเกณฑ์ 
แต่ให้ความสําคัญกับการเสนอเนื้อหาสาระมากกว่า เพราะวรรณกรรมอีสานจะประพันธ์เป็นโคลงสาร 
หรือที่เรียกตามภาษาถิ่นว่าเป็นกลอนลําเป็นส่วนใหญ่ ดังนั้นการจัดประเภทของวรรณกรรมอีสานจึง
จัดตามเนื้อหาสาระของวรรณกรรม เช่น วรรณกรรมพุทธศาสนา วรรณกรรมประวัติศาสตร์ ตํานาน 
นิทาน คําสอน และวรรณกรรมเบ็ดเตล็ด๙๙ ดังรายละเอียดต่อไปนี้ 

๒.๑) วรรณกรรมพุทธศาสนา ได้แก่ 

๒.๑.๑ วรรณกรรมชาดกนิบาต หรือชาดกนอกนิบาต ดําเนินเรื่องตามแบบการประพันธ์
ชาดก ซึ่งมักจะมี ปรารภชาดก ที่กล่าวท้าวความว่าาเป็นเรื่องที่ออกจากพระโอษฐ์ของพระพุทธเจ้า 
อดีตชาติของพระพุทธองคืที่ต้องประสูติมาเพ่ือใช้หนี้กรรมและบําเพ็ญบารมีต่างๆ ประชุมชาดก และ
มีคาถาบาลีแทรกอยู่ทั่วไป 

๒.๑.๒ วรรณกรรมตํานานพุทธศาสนา ได้แก่ ประวัติการสืบทอดพุทธศาสนาในดินแดน
แหลมทองและล้านช้าง ซึ่งเนื้อหาสาระของเรื่องกล่าวถึงตํานานพุทธเจดีย์สําคัญในภาคอีสาน ล้านช้าง 
และล้านนา เช่น ตํานานอุรังคธาตุ อุงรังคนิทาน พ้ืนธาตุพนม (ตํานานพระธาตุพนม) พระมาลัยเลียบ
โลก (การสืบศาสนาในดินแดนแหลมทอง) ชินธาตุ สังฮอมธาตุ (กล่าวถึงกําเนิดโลก จักวาล การสืบ

                                                 
๙๘ สัมภาษณ์  ผู้ช่วยศาสตราจารย์ชอบ ดีสวนโคก, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น, 

๒ มิถนุายน ๒๕๖๑. 
๙๙ สัมภาษณ์  รองศาสตราจารย์อุดม บัวศร,ี มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น, ๒๑  
มิถุนายน ๒๕๖๑. 
 



๖๕ 

 
ศากยวงศ์ และการเผยแพร่ศาสนา) เชตุพน หรือเสตพน (การสืบทอดพุทธศาสนาบริเวณลุ่มแม่น้ําโขง) 
ปุจฉาพยากรณ์ (เป็นการถาม-ตอบหลักธรรมตามแนวพุทธทํานาย) สมาสสงสาร (หลักธรรม การ
ดําเนินชีวิตตามแนวพุทธ) พ้ืนเมือง (การเผยแพร่พุทธศาสนาในภาคอีสานและล้านช้าง) มูลสถาปนา 
หรือปฐมฐาปนา (การกําเนิดโลก จักรวาลตามแนวความคิดท้องถิ่นปูุสังกะสาย่าสังกะสี) ปฐมกัปป์
ปฐมกัลป์ (การกําเนิดโลกและสรรพสิ่ง ตามแนวคิดพุทธศาสนา) ปฐมมูล (กําเนิดโลกและสรรพสิ่ง 
ตามแนวคิดท้องถิ่นปูุเยอย่าเยอกับแม่โพสพ) กาลนับมื้อส้วย (การสิ้นสุดศาสนาใน พ.ศ. ๕๐๐๐ และ
กลียุค ตามแนวพุทธทํานาย) 

๒.๒) วรรณกรรมประวัติศาสตร์ วรรณกรรมประเภทนี้มีน้อย เพราะเหตุว่าวรรณกรรม
พ้ืนบ้านอีสานนั้นเจริญรุ่งเรืองอยู่ในกลุ่มชาวบ้านและชาววัด ดังนั้นเรื่องราวทางประวัติสาสตร์จึงอยู่ใน
ความสนใจของชาวบ้านและชาววัดน้อยกว่าวรรณกรรมพุทธศาสนา แต่ก็มีพบบ้าง เช่น 

เรื่องแรก ท้าวฮุ่งหรือเจือง มหาสีลา วีรวงศ์ ได้ถอดจากต้นฉบับใบลานอักษรไทยน้อย 
ฉบับหอสมุดแห่งชาติ ที่ชื่อว่า "ท้าวบาเจือง" และจัดพิมพ์เผยแพร่ในปี พ.ศ. ๒๔๘๖ ตั้งชื่อเรื่องใหม่ว่า 
"ท้าวฮุ่งหรือเจือง" ประพันธ์เป็นโคลงทั้งเรื่อง เนื้อเรื่องกล่าวถึงวีรบุรุษของไทย ได้รวบรวมอาณาจักร
ไทยเป็นปึกแผ่นกว้างใหญ่ไพศาลมากในบริเวณลุ่มแม่น้ําโขง รวมทั้งดินแดนภาคเหนือ (ล้านนา) ทํา
สงครามขยายดินแดนถึงญวนเหนือและจีนตอนใต้ ในพงศาวดารโยนกได้จัดลําดับพระยาเจืองเป็น
กษัตริย์องค์ที่ ๑๙ ส่วนพระยามังราย จัดลําดับเป็นกษัตริย์องค์ที่ ๒๕ ดังนั้นเหตุการณ์ในเรื่องพระ
ยาฮุ่งหรือเจืองนี้ จึงน่าจะเป็นเหตุการณ์ก่อนที่ชนชาติไทยตั้งอาณาจักรสุโขทัย วรรณกรรมเรื่องท้าวฮุ่ง
หรือเจือง (ท้าวบาเจือง) เป็นวรรณกรรมที่แพร่กระจายอยู่ในล้านช้าง ภาคอีสาน ภาคเหนือ และใน
ดินแดนสิบสองปันนา ส่วนรูปแบบของการประพันธ์นั้น ดร.ประคอง นิมมานเหมินทร์ เสนอว่า เป็น
รูปแบบโคลงยุคเริ่มต้นของไทย และมีความไพเราะทางสํานวนโวหาร และเป็นวรรณกรรมประเภท
โคลงที่มีความยาวมาก จึงใช้ชื่อว่า "มหากาพย์เรื่องท้าวบาเจือง" 

เรื่องที่สอง พ้ืนเมืองเวียงจันทน์ เป็นวรรณกรรมที่กล่าวถึงตํานานการสร้างเมือง
เวียงจันทน์และเมืองนครพนม ที่เรียกว่า "โคตรบอง" หรือ "โคตบูรณ์" และกล่าวถึงการสืบสันตติวงศ์
ของกษัตรยิ์ล้านช้างบางยุคบางสมัยด้วย 

เรื่องที่สาม พ้ืนเวียง เป็นวรรณกรรมที่กล่าวถึงเฉพาะเหตุการณ์สมัยรัชกาลที่ ๓ ใน
เหตุการณ์กบถเจ้าอนุวงศ์และสงครามไทย-ญวน ประพันธ์เป็นโคลงสาร บางฉบับใช้ชื่อว่า "ลําพ้ืน
เวียง" เป็นวรรณกรรมประวัติศาสตร์ที่แพร่หลายมากในภาคอีสาน และพบต้นฉบับในภาคอีสาน
จํานวนมาก จากการศึกษาเนื้อหาของลําพื้นเวียง พบว่ามีเนื้อหาตรงกับกบถเจ้าอนุวงศ์ แต่แตกต่างใน
เรื่องทัศนคติที่เข้าข้างและเห็นใจเจ้าอนุวงศ์ โดยมีความเห็นว่าราชธานีของไทยและเจ้าเมืองโคราช
ปกครองกดขี่หัวเมืองภาคอีสานและล้านช้าง เจ้าอนุวงศ์จึงดิ้นรนที่จะเป็นอิสระ และได้รับความ
ร่วมมือเป็นอย่างดีจากเจ้าเมืองต่างๆ ในภาคอีสาน (ดูรายละเอียดใน ธวัช ปุณโณทก. (๒๕๒๓). พ้ืน
เวียง :  การศึกษาประวัติศาสตร์และวรรณกรรมอีสาน. กรุ ง เทพฯ: สถาบันไทยคดีศึกษา 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์) 



๖๖ 

 
เรื่องท่ีสี่ นิทานเรื่องขุนบรม หรือตํานานขุนบรม ในพงศาวดารล้านช้างได้กล่าวถึง ตํานาน

การสร้างบ้านแปงเมืองของชนกลุ่มแม่น้ําโขง นับตั้งแต่เมืองนาน้อยอ้อยหนู เชียงดงเชียงทอง (หลวง
พระบาง) และการสืบสันตติวงศ์กษัตริย์ล้านช้าง 

เรื่องท่ีห้า พงศาวดารจําปาศักดิ์ 

เรื่องที่หก ตํานานพระพุทธรูปองค์ต่างๆ เช่น พ้ืนพระบาง พ้ืนพระแทรกคํา พ้ืนพระแก้ว 
พ้ืนพระแก่นจันทน์ เป็นต้น ตํานานพระพุทธรูปสําคัญเหล่านี้ ได้กล่าวถึงกษัตริย์ ลําดับกษัตริย์ และ
ราชวงศ์ที่เกี่ยวข้องค่อนข้างมาก โดยให้ข้อมูลทางประวัติศาสตร์ไปพร้อมด้วย จึงจัดอยู่ในกลุ่ม
วรรณกรรมทางประวัติศาสตร์ เป็นต้น 

๒.๓) วรรณกรรมนิทานหรือนิทาน ในอดีตวรรณกรรมนิทานหรือนิทานเปรียบประหนึ่ง
เป็นมหรสพของชาวอีสานทั่วไป โดยใช้ลําในที่ประชุมชน เช่น ใช้งันเฮือนดี (งานศพ) หมอลําใช้ลําเป็น
มหรสพ เช่น "ลําพ้ืน" หรือ "ลําเรื่อง" เป็นต้น นอกจากนี้พระภิกษุยังนํามาเทศน์ให้อุบาสกอุบาสิกาฟัง
ในระหว่างเข้าพรรษาที่เรียกว่า "เทศน์ไตรมาส" การที่นิทานเป็นที่สนใจของชาวบ้านอย่างมากดังกล่าว 
จึงเป็นแรงบันดาลใจให้กวีได้สร้างสรรค์ผลงานที่เป็นวรรณกรรมนิทานจํานวนมาก เพราะนิทาน
นอกจากจะให้ความสนุกสนานบันเทิงใจแล้ว ผู้ประพันธ์ยังได้สอดแทรกจริยธรรมและคติสอนใจอยู่ใน
เนื้อเรื่อง รวมทั้งอุปนิสัยของตัวละครที่เป็นแบบอย่างในการดําเนินชีวิตตามแนวพ้ืนบ้านเชิงพุทธ
ศาสนา นิทานที่สําคัญๆ และแพร่กระจายในภาคอีสาน ได้แก่ จําปาสี่ต้น นางผมหอม สินไซ ท้าวสีทน 
ไก่แก้ว การะเกด นกจอกน้อย ปลาแดกปลาสมอ พระลักพระลาม นางแตงอ่อน ท้าวผาแดงนางไอ่ 
ท้าวขูลู-นางอ้ัว สุวรรณสังข์ 

๒.๔) วรรณกรรมคําสอน ในภาคอีสานมีวรรณกรรมประเภทนี้เป็นจํานวนมากและ
ค่อนข้างจะโดดเด่นอยู่ในความสนใจของประชาชน โดยพบว่า หมอลํามักจะนํามาลําในที่ประชุมชน
อยู่เนืองๆ โดยเฉพาะเรื่องราวที่มีเนื้อหาสอนใจ สอนแนวปฏิบัติของบุคคลในครอบครัวและสังคม การ
ดําเนินเรื่องมักเป็นเทศนาโวหารตลอดเรื่อง ไม่มีตัวละคร เช่นเดียวกับโคลงโลกนิติ หรือสุภาษิต 
เนื้อหาส่วนใหญ่เป็นคําสอนแนวประพฤติปฏิบัติ โดยยึดคติธรรมทางพุทธศาสนาและจารีตท้องถิ่น 
เช่น ธรรมดาสอนโลก ฮีตสิบสองคองสิบสี่ พระยาคํากองสอนไพร่ อินทิญาณสอนลูก ท้าวคําสอน 
กาพย์ปูุสอนหลาน กาพย์หลานสอนปูุ กาพย์ย่าสอนหลาน ยอดคําสอน สาส์นสมคึด กาลนับมื้อส้วย 
ลึบปสูญ หรือลบบ่สูญ และ สิริจันโทวาทคําสอน๑๐๐ เป็นต้น 

๒.๕ วรรณกรรมเบ็ดเตล็ด คือ วรรณกรรมที่ไม่อาจจัดกลุ่มอยู่ในประเภทหนึ่งประเภทใด
ได้ เพราะการสร้างสรรคืวรรณกรรมเหล่านี้มักมีจุดมุ่งหมายเฉพาะกิจ พบว่าส่วนใหญ่ใช้ในพิธีกรรม 
ดังนี้ 

                                                 
๑๐๐ สัมภาษณ์  รองศาสตราจารย์อุดม บัวศร,ี มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น, ๒๑  
มิถุนายน ๒๕๖๑. 



๖๗ 

 
แบบแรก วรรณกรรมที่ใช้ในพิธีกรรมสูดขวน (บทสู่ขวัญ) เช่น บทสูดขวน (บทสู่ขวัญ

ทั่วไป) บทสูดขวนอยู่กรรม (ใช้สู่ขวัญแม่ลูกอ่อนก่อนจะออกจากการอยู่ไฟ) บทสูดขวนเด็ก บทสูดขวน
หนุ่มสาว (ใช้สู่ขวัญเมื่อเจ็บปุวยหาสาเหตุไม่ได้) บทสูดขวนแต่งงาน บทสูดขวนเฮือน (ใช้สู่ขวัญขึ้น
บ้านใหม่) บทสูดขวนเกวียน บทสูดขวนควาย (กล่าวถึงบุญคุณควายที่ช่วยทํานาและขอขมาควายที่
ทุบตี) 

แบบที่สอง วรรณกรรมที่ใช้ในพิธีกรรมขอฝน หรือประเพณีแห่บั้งไฟ ได้แก่ คําเซิ้งต่างๆ 
ไม่มีการจดบันทึกเป็นลายลักษณ์อักษร (มุขปาฐะ) เช่น คําเซิ้งบั้งไฟ คําเซิ้งนางแมว (แห่นางแมว) 
ส่วนใหญ่ด้นกลอนสด และกลอนที่จําสืบต่อกันมา เน้นความสนุกสนานรื่นเริ่งเป็นที่ตั้ง 

แบบที่สาม วรรณกรรมที่ใช้เกี้ยวพาราสีระหว่างหนุ่มสาว ที่เรียกว่า "ผญาเครื อ" หรือ 
"ผะหยาเครือ" คือ คําพูดโต้ตอบของหนุ่มสาวที่เกี้ยวกัน โดยสํานวนโวหารเปรียบเทียบบ้าง ยกภาษิต
ท้องถิ่นมาอ้างอิงเพ่ือเกี้ยวพาราสีและฝากรักบ้าง 

แบบที่สี่ นิทานที่เล่าเพื่อความสนุกสนานและตลกขบขัน เช่น นิทานขบขันเชิงปัญญาเรื่อง 
เซียงเมี่ยง นิทานตลกเรื่อง โตงโตย นิทานขบขันเชิงหยาบโลน เช่น นิทานก้อม เป็นต้น  

นอกจากนี้ ยังได้มีการรวบรวมและสรุปลักษณะสําคัญของวรรณกรรมอีสานมี ๖ ลักษณะ
ดังนี้ 

๑) พุทธศาสนานิยม วรรณคดีอีสานส่วนมากอ้างถึงชาดกในพุทธศาสนาและมักเชื่อมโยง
ความดี ความชั่ว (ธรรมะ-อธรรม) ในบทสรุป 

๒) สุขนาฏกรรมนิยม วรรณกรรมอีสานมีเนื้อหาส่วนใหญ่จบลงด้วย "ธรรมะชนะอธรรม" 
ตัวเอกของเรื่องแม้จะเป็นคนตกยาก ด้อยศักดิ์ศรี แต่เปี่ยมคุณธรรมก็สามารถเอาชนะผู้ไร้ธรรมะที่มี
กําลังกายหรือฤทธานุภาพมากกว่าได้ 

๓) นิรนามนิยม วรรณกรรมอีสานในสมัยก่อนส่วนใหญ่มักไม่ปรากฎชื่อผู้แต่ง เนื่องจาก
เป็นการคัดลอกต่อๆ กันมา 

๔) ประเพณีนิยม เรื่องส่วนใหญ่มีการบรรยายวิถีชีวิตในท้องถิ่น เช่น ความเชื่อ ความฝัน
และการบายศรีสู่ขวัญในเรื่องนางแตงอ่อน การเซิ้งบั้งไฟ การปลูกปรําสรงน้ําพระราชครูในเรื่องผา
แดงนางไอ่ ลักษณะดีชั่วของหญิงชายในเรื่องท้าวคําสอน เป็นต้น 

๕) ธรรมชาตินิยม เรื่องส่วนใหญ่ใช้ธรรมชาติเป็นฉากผสมผสานกับราชสํานักที่โอ่อ่า โดย
ปุาธรรมชาติเป็นสถานที่แสวงหาความรู้ของผู้ใฝุธรรมะและเปูนที่อยู่ของผู้มีวิชาอาคม เช่น ฤาษี มหา
เถร เป็นต้น หรือที่อยู่ของสัตว์ต่างๆ ที่มีอยู่ตามดินแดนต่างๆ ของภาคอีสาน เช่น กบ เขียด ปลา 
จระเข้ วัว ควาย กิ้งก่า แมงมุม ตุ๊กแก นกเขา นกเอ้ียง ฯลฯ 



๖๘ 

 
๖) ราชาธิปไตยนิยม เรื่องส่วนใหญ่จบด้วยผู้ชนะได้ครองเมือง เป็นเจ้าของทรัพย์สิน 

บริวารต่างๆ๑๐๑ เป็นต้น 

สําหรับงานพุทธศิลป์อีสาน ที่ใช้เผยแผ่พระพุทธศาสนาแทนงานวรรณกรรม ได้แก่ ภาพ
จิตรกรรมฝาผนังตามโบสถ์ วิหาร เป็นงานจิตรกรรมที่เก่ียวเนื่องกับพุทธศาสนาลัทธิลังกาวงศ์ ภาพ
จิตรกรรมฝาผนังในภาคอีสานหรือที่เรียกว่า “ฮูปแต้ม” มีปรากฏอยู่ที่สิม (โบสถ์) วิหารหอไตร และ
หอแจก (ศาลาการเปรียญ) ฮูปแต้มที่พบกันเป็นส่วนมากทางภาคอีสานมักจะเขียนอยู่บนผนังด้าน
นอกของสิมหรือโบสถ์  

รูปแบบและกรรมวิธีการจัดองค์ประกอบศิลป์ในฮูปแต้มอีสานไม่มีกฎเกณฑ์ตายตัว  ช่าง
แต้มมีอิสรเสรีในการแสดงออกอย่างเต็มที่ ช่างแต้มคนเดียวกันหากได้ไปเขียนภาพ ณ สถานที่ที่
ต่างกันรูปลักษณ์ขององค์ประกอบศิลป์รวมทั้งรายละเอียดก็จะแตกต่างกันออกไป ช่างแต้มจะ
เลือกสรรเรื่องราวจากพุทธประวัติหรือจากวรรณกรรมพ้ืนบ้านเฉพาะส่วนหรือตอนที่ช่างแต้ม
ประทับใจนํามาพรรณนาด้วย เส้นสี และองค์ประกอบภาพที่ต่อเนื่องกันไป จากภาพหนึ่งเชื่อมต่อกับ
อีกภาพหนึ่งเพ่ือสื่อสารความคิดให้ผู้ชมเกิดจินตนาการ มองเห็นความงามทางสุนทรียศาสตร์และ
คุณค่าทางคุณธรรมที่แฝงอยู่ในปฐมธาตุทัศนศิลป์ เนื้อหาของภาพแต่ละตอนจะจบลงในตัวของมันเอง  

องค์ประกอบภาพส่วนรวมในฮูปแต้มอีสานคล้ายกับการแสดงหนังตะลุง ผืนผนังภายใน
และภาพภายนอกของสิมคือ จอหนัง ตัวละครที่กําลังแสดงอิริยาบถต่างๆ ตามท้องเรื่อง คือตัวหนัง
ตะลุงที่ช่างแต้มนํามาประดับบนผืนผนัง จากตอนหนึ่งเชื่อมต่อกับอีกตอนหนึ่ง ใกล้ๆกับเนื้อเรื่อง แต่
ละตอนจะมีคําบรรยายภาพด้วยตัวอักษรกํากับไว้ด้วย ช่างแต้มจะใช้เส้นแถบเป็นสิ่งแทนการคั่นเนื้อ
เรื่องแต่ละตอนหรือไม่ก็ปล่อยช่องว่างรอบองค์ประกอบภาพ เพ่ือมิให้เกิดความสับสนระหว่างเนื้อหา
แต่ละตอน ช่องว่างจะเกิดคุณค่าคล้ายกับที่พักสายตาคล้ายกับการเว้นวรรคของประโยค หรือการขึ้น
บรรทัดใหม่ของคอลัมน์ในการเขียนหนังสือ พ้ืนผนังหรือฉากหลังไม่มีการรองพ้ืนด้วยสีหนัก จะรองพ้ืน
ด้วยสีขาวล้วนหรือขาวนวล ช่างแต้มจะร่างรูปทรงของตัวละครต่างๆลงบนผืนผนังสีขาวนั้น มีการลงสี
ตกแต่งเครื่องประดับตัดเส้นลงรายละเอียดในแง่มุมบางส่วนเฉพาะส่วนที่เป็นรูปทรงของตัวละคร 
จุดเด่นขององค์ประกอบภาพจึงอยู่ที่ตัวละคร บรรยากาศของภาพก็ดูสว่างสดใส ฮูปแต้มลักษณะ
เช่นนี้พบมากในบริเวณแถบจังหวัดขอนแก่น มหาสารคาม อันเป็นจังหวัดในกลุ่มอีสานกลาง สิมบาง
หลังช่างแต้มจะระบายสีบางๆมีน้ําหนักอ่อนๆ บริเวณใกล้เคียงกับตัวภาพหรือตัวละคร ทําให้เกิด
ความเด่นชัดมากขึ้น มีคุณค่าทางสุนทรียภาพ 

กรรมวิธีการเขียนภาพบนพ้ืนผนังที่ใช้สีขาวนวลเป็นสีพ้ืนเช่นนี้เป็นเทคนิค  ที่ใช้ใน
ศิลปกรรมสมัยอยุธยา ที่มีชื่อเสียงและมีลักษณะเด่นมากก็คือ ภาพเขียนที่ตําหนักพระพุทธโฆษาจารย์ 
วัดพุทธไธยสวรรย์ อําเภอเมือง จังหวัดอยุธยา ภาพเขียนจากวัดเกาะแก้วสุทธาราม อําเภอเมือง

                                                 
๑๐๑ อุดม บัวศรี และชอบ ดสีวนโคก, เจ้าโคตร: การระงับความขัดแย้งในวัฒนธรรมอีสาน, 

(ขอนแก่น: สํานักศิลปวัฒนธรรม มหาวิทยาลยัขอนแก่น, ๒๕๔๖),หน้า ๒ - ๑๐. 



๖๙ 

 
จังหวัดเพชรบุรี และวัดช่องนนทรี เขตยานาวา กรุงเทพฯ หรือเป็นแนวเดียวกับการเขียนภาพในสมุด
ข่อยซึ่งต่างไปจากการเขียนภาพในสมัยต้นรัตนโกสินทร์ที่มักจะรองพ้ืนฉากหลังด้วยสีคล้ําเข้มใน
เบื้องแรก แล้วจึงเขียนภาพตัวละครซ้อนทับลงไป ทําให้ภาพของตัวละครลอยเด่นออกมาจากฉากหลัง
เกิดน้ําหนัก(Value) อ่อนแก่ชัดเจน เทคนิคลักษณะนี้เหมาะสมกับอาคารที่มีฝาผนังกว้างขวาง มี
หน้าต่างพอให้แสงสว่างเข้ามาได้มากกว่าอาคารขนาดเล็ก ซึ่งแทบจะไม่มีหน้าต่างที่ให้แสงผ่านเข้ามา
ภายในตัวอาคารได้สะดวก ช่างแต้มอีสานได้ตระหนักถึงเหตุผลที่ว่าต้องพยายามสร้างบรรยากาศ
ภายในตัวอาคารให้เกิดความสว่างให้มากที่สุด โดยให้พ้ืนผนังมีสีขาวนวล แล้วเขียนภาพตัวละครซ้อน
ทังลงไป 

สีที่ช่างแต้มชาวอสานใช้เป็นสีธรรมชาติ และมีสีเคมี สีธรรมชาติได้แก่ สีคราม จากต้น
คราม สีเหลือง จากยางต้นรง สีแดง, สีน้ําตาลแดง จากดินแดงประสานกับยางบง, สีเขียว เป็นสีผสม
ระหว่าง สีครามและสีเหลือง, สีดํา จากเขม่าไฟนํามาบดปุนให้ละเอียดหรือหมึกแท่งจากจีน เป็นต้น สี
เคมี ได้แก่ สีบรรจุซองตราสตางค์แดง ตัวเชื่อมหรือตัวประสาน ระหว่างสีกับผนัง ช่างแต้มจะใช้ยาง
บง หรือยางมะตูมผสมน้ํา แล้วนํามาผสมกับสีฝุุนที่บดละเอียดแล้ว บางครั้งก็ใช้ไขสัตว์ พู่กันและใช้
รากดอกเกดหรือดอกลําเจียกทุบส่วนปลาย 

ช่างแต้มในงานฮูปแต้มอีสานเป็นทั้งฆราวาสและพระภิกษุผู้ซึ่งใช้ชีวิตความเป็นอยู่ผูกพัน
กับธรรมชาติในสังคมชนบท โดยมีความเชื่อว่าจะเป็นบุญกุศลหารกได้ถ่ายทอดคุณธรรมที่แฝงอยู่ใน
พุทธประวัติและวรรณกรรมพ้ืนบ้านอันเป็นที่นิยมของชาวบ้านไว้ในฮูปแต้ม  งานฮูปแต้มจึง
เปรียบเทียบได้กับสื่ออันสําคัญท่ีจะเป็นตัวเชื่อมโยง โน้มน้าวจิตใจผู้คนที่พบเห็นเกิดอารมณ์ความรู้สึก 
เกิดรสของความสนุกสนาน และเข้าถึงสาระแห่คุณธรรมที่อ่านได้จากเส้นละสี ช่างแต้มมีความเข้าใจ
ในคุณลักษณะของความงามที่เกิดจากความเรียบง่ายอันเป็นคุณสมบัติของศิลปะพ้ืนบ้าน ทั้งนี้อาจจะ
เกิดจากมูลเหตุและข้อจํากัดบางประการ ประกอบกับวัสดุอุปกรณ์และความชํานาญที่ต้องสร้างสม
ด้วยตนเอง ซึ่งมีผลให้เกิดเป็นรูปแบบฮูปแต้มอีสาน  

ประการที่ ๑ พ้ืนที่ที่ใช้ในการแต้มภาพมีขนาดย่อมทําให้เกิดมุมมองภาพที่จํากัด ซึ่งสืบ
เนื่องมาจากขนาดของสิมที่มีขนาดเล็ก  

ประการที่ ๒ วัสดุอุปกรณ์ซึ่งประกอบไปด้วย สี ตัวประสาน พู่กัน ส่วนใหญ่แล้วล้วนเป็น
สิ่งที่ได้มาจากการเสาะแสวงหามาด้วยตนเอง และเป็นวัสดุพ้ืนบ้านที่ได้มาจากธรรมชาติ 

ประการที่ ๓  เทคนิควิธีการ ช่างแต้มส่วนใหญ่ได้รับการถ่ายทอดกันในหมู่เครือญาติ 

ประการที่ ๔ ช่างแต้มสิมหลังหนึ่งๆ มีจํานวนหลายคน มักจะมีช่างแต้มผู้มีฝีมือเพียงคน
เดียวเป็นหัวหน้างาน นอกนั้นเป็นลูกมือ ดังนั้นภาพแต้มจังมีฝีมือไม่สม่ําเสมอกันทุกผนัง สิมหลังหนึ่ง
อาจมีภาพเด่นเพียง ๒ ด้านหรือด้านเดียวเท่านั้น  ตัวอย่างเช่น ฮูปแต้มที่วัดโพธิ์ชัยนาพึง อําเภอนา
แห้ว จังหวัดเลย ฮูปแต้มที่วัดสระบัวแก้ว อําเภอหนองสองห้อง จังหวัดขอนแก่น  



๗๐ 

 
ช่างแต้มจึงเปรียบได้กับสื่ออันสําคัญที่จะเป็นตัวเชื่อมโยง โน้มน้าวจิตใจผู้คนที่พบเห็นเกิดอารมณ์
ความรู้สึก เกิดรสของความสนุกสนาน และเข้าถึงสาระแห่งคุณธรรมที่อ่านได้จากเส้นและสี๑๐๒ ช่าง
แต้มมีความเข้าใจในคุณลักษณะของความงามที่เกิดจากความเรียบง่ายอันเป็นคุณสมบัติของศิลปะ
พ้ืนบ้าน ทั้งนี้อาจจะเกิดจากมูลเหตุและข้อจํากัดบางประการ ประกอบด้วยวัสดุอุปกรณ์และความ
ชํานาญที่ต้องสร้างสมด้วยตนเองซึ่งมีผลให้เกิดเป็นรูปแบบฮูปแต้มอีสาน ช่างแต้มในงานฮูปแต้มอีสาน 
อาจจําแนกตามลักษณะงานออกได้เป็น ๓ กลุ่ม ได้แก่ กลุ่มที่ ๑ กลุ่มช่างพ้ืนบ้านแท้ๆ , 
กลุ่มท่ี ๒ กลุ่มท่ีได้อิทธิพลช่างหลวงภาคกลาง ,กลุ่มที่ ๓ กลุ่มที่ได้รับอิทธิพลวัฒนธรรมผสมล้านช้าง-
ภาคกลาง สําหรับกลุ่มช่างพ้ืนบ้านแท้ๆ คือช่างที่ถ่ายทอดและฝึกฝนกันอยู่ในท้องถิ่น ลักษณะงานจึง
เป็นศิลปะพ้ืนบ้านแท้ๆ กลุ่มนี้ได้แก่ ช่างแต้มในเขตจังหวัดขอนแก่น มหาสารคาม ร้อยเอ็ด  

๒.๔ แนวคิดการประยุกต์ หรือ การปรับใช้ 
พุทธศิลปะและสถาปัตยกรรมต่างๆ นั้นได้ถือกําเนิดขึ้นหลังจากองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า

ปรินิพานไปแล้วถึงสองถึงสามศตวรรษ หรือเมื่อมีการสังฆยานาพระไตรปิฎกเกิดขึ้น ส่งผลให้การ
ถ่ายทอดวิทยาการทางด้านพุทธศาสตร์มีรูปแบบที่หลากหลายแตกต่างกันออกไป ขณะที่ตํารามุ่ง
ถ่ายทอดพุทธประวัติและชาดกต่างๆ แต่ในการถ่ายทอดหลักจริยศาสตร์กลับพบว่า ศิลปะเป็น
เครื่องมือในการถ่ายทอดที่ได้ผลกว่า พุทธศิลปะจึงได้แผ่ขยายออกไปอย่างรวดเร็ว จนเกิดเป็นมรดก
ทางวัฒนธรรมที่ดํารงคงอยู่และสืบต่อกันมาเป็นเวลาหลายพันปีกระทั่งถึงในปัจจุบัน สําหรับพุทธศิลป์
ในภูมิภาคอีสาน มีการใช้พุทธศิลป์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยจะเป็นไปตามการเปลี่ยนผ่านทาง
สังคมวัฒนธรรม คือเรื่องราวการทําความเข้าใจต่อพัฒนาการทางรูปแบบ รสนิยมทางศิลปะ และคติ
ความเชื่อที่ซ่อนอยู่ในงานพุทธศิลป์ โดยอ้างอิงผ่านเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมในแต่ละ
บริบทของห้วงเวลา ซึ่งทั้งหมดล้วนมีผลต่อการการหนดนิยาม คุณค่า ความหมายทางรสนิยมที่
แตกต่างกันไป โดยเป็นการมองผ่านวัตถุทางวัฒนธรรม เช่น สิม(โบสถ์) อาฮาม(วิหาร) หอแจก(ศาลา
การเปรียญ) หอไตรธาตุ(เจดีย์) หรืองานพุทธศิลป์ ที่เกี่ยวเนื่องอย่างอย่าง พระพุทธรูปฮูปแต้ม
(จิตรกรรม) ธรรมาสน์ ราวเทียน ทั้งหมดก็เพ่ือที่จะเข้าใจอดีตและเรียนรู้ข้อผิดพลาด เพ่ือการปรับตัว
อย่างรู้เท่าทันตอ่ไปใน อนาคต 

วิวัฒนาการของงานพุทธศิลป์ที่กําลังเกิดขึ้น โดยเฉพาะแนวคิดหลังสมัยใหม่ (บ้างก็เรียก
กันว่า แนวคิดนอกคอก) มีพลังในการช่วยประยุกต์ใช้ธรรมะให้เข้ากับบริบทที่เปลี่ยนไปของสังคม 
พุทธศิลป์ของแนวคิดหลังสมัยใหม่นี้กําลังเป็นที่สนใจของคนทั่วไป โดยเฉพาะสังคมในโลกเสมือนที่
กําลังเติบโตขึ้นอย่างรวดเร็ว อย่างไรก็ตาม บริบทของสังคมที่เปลี่ยนไปทําให้พุทธศิลป์ในยุคต่างๆ 
ต้องกํากับด้วยการช่วยตีความหมาย วาทกรรมและการคิดใหม่ (Rethink) เพ่ือสร้างความเข้าใจเชิงลึก

                                                 
๑๐๒ โสวิทย์ บํารุงภักดิ์. ฮูปแต้ม แต้มใจเยาวชนคนขอนแกน่. (ขอนแก่น : สํานักการศึกษา  
เทศบาลนครขอนแก่น, ๒๕๕๒), หน้า ๗-๑๒. 
 



๗๑ 

 
และความดื่มด่ําในพุทธศิลปะ (Buddhist Art Appreciation) ซึ่งจะช่วยให้ผู้คนเริ่มต้นสนใจค้นหา
ธรรมะที่ซ่อนอยู่ภายใน นอกจากนี้วาทกรรมยังช่วยทํานุบํารุงผลงานพุทธศิลป์ให้คงอยู่ตลอดไป เพ่ือ
รับใช้งานด้านการสอนพุทธจริยศาสตร์ให้กับคนในสังคม ดังนั้นรูปแบบพุทธศิลป์และอํานาจในการ
ประยุกต์ใช้ควรต้องมีความหลากหลาย เพ่ือจุดประกายให้คนหันมาตระหนักเห็นถึงความสําคัญของ
การดําเนินชีวิตตามหลักพุทธจริยศาสตร์ที่องค์สัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงสอนพุทธศาสนิกชน  

สิ่งที่ชาวอีสานนิยมในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาคือการสร้างพระธาตุ เช่นเดียวกับในอดีด
มีการสร้างสถูปในอินเดีย และการสร้างพระธาตุตามภูมิภาคต่างของประเทศไทย เช่น รูปแบบของ
เจดีย์วัดเจ็ดยอด รับแรงบันดาลใจทางศิลปะมาจากเจดีย์พุทธคยาของอินเดียซึ่งส่งอิทธิพลทางด้าน
รูปแบบศิลปะให้เจดีย์ในวัดหลายแห่งทั้งในพม่า ละทางภาคเหนือของประเทศไทย เป็นต้น  สําหรับ
การสร้างพระธาตุอีสาน ธาตุและพระธาตุเป็นภาษาถิ่นของอีสาน ใช้เรียกอนุสาวรีย์หรือสิ่งก่อสร้างที่
บรรจุอัฐิธาตุของผู้ตาย มีความหมายเช่นเดียวกับสถูปหรือเจดีย์ในภาษาภาคกลาง ธาตุ หมายถึงที่
บรรจุกระดูกของบุคคลสําคัญธรรมดาสามัญ นับแต่ชาวบ้านไปจนถึงเจ้าเมืองและพระสงฆ์องค์เจ้า
โดยทั่วไป พระธาตุถูกสร้างข้ึนเพื่อประดิษฐานเฉพาะพระบรมสารีริกธาตุขององค์สมเด็จพระสัมมาสัน
พุทธเจ้า หรือพระอรหันต์เท่านั้น ความโดดเด่นของรูปแบบมักแสดงออกตรงส่วนยอดของพระธาตุ 
มากกว่าส่วนอื่น รูปแบบของพระธาตุอีสาน สามารถจําแนกได้เป็น ๖ กลุ่มดังนี้ 

กลุ่มแรก กลุ่มที่มีฐานต่ํา เช่น พระธาตุศรีสองรัก อ.ด่านซ้าย จ.เลย สร้างเมื่อ พ.ศ. 
๒๑๐๓ 

กลุ่มท่ีสอง กลุ่มที่มีฐานสูง เช่น พระธาตุพนม(องค์ก่อนบูรณะต่อเติม พ.ศ.๒๔๘๓) อ.ธาตุ
พนม จ.นครพนม 

กลุ่มที่สาม กลุ่มเรือนธาตุทําซุ้มจรนํา ยอดธาตุมีปลี ๔ ทิศ เช่น องค์พระธาตุวัดมหาธาตุ 
อ.เมือง จ.ยโสธร 

กลุ่มที่สี่ กลุ่มเรือนธาตุทําซุ้มจรนํา ยอดธาตุบัวเหลี่ยม เช่น พระธาตุบังพวน อ.เมือง จ.
หนองคาย 

กลุ่มท่ีห้า กลุ่มยอดธาตุ ๘ เหลี่ยม ตัวอย่างเช่น พระธาตุ ๘ เหลี่ยมองค์หนึ่งในวัดพระธาตุ
บังพวน อ.เมือง จ.หนองคาย ธาตุก่องข้าวเหนียว ในวัดทุ่งสะเดา บ.สะเดา อ.เมือง จ.ยโสธร 

และกลุ่มที่หก กลุ่มย่อมุม ๗๒ บัลลังก์เรือนธาตุ ๘ เหลี่ยม ยอดพระธาตุทรงระฆัง 
ตัวอย่างเช่น พระธาตุย่อเหลี่ยมองค์ใหญ่(รัตนฆราเจดีย์) ในวัดพระธาตุบังพวน อ.เมือง จ.หนองคาย 
พระธาตุย่อเหลี่ยมองค์เล็ก ในวัดพระธาตุบังพวน อีก ๑ องค์ พระธาตุวัดกลาง อ.ศรีเชียงใหม่ จ.
หนองคาย ซึ่งทางวัดได้ก่ออิฐปิดหมดแล้วทั้งองค ์

นอกจากนี้ยังมีการสร้างพระพุทธรูป จากวัสดุท้องถิ่น เช่น หิน ปูน โลหะ ไม้ เป็นต้น ที่
นิยมบูชาอย่างแพร่หลาย ได้แก่ พระไม้ การสร้างพระไม้ในอีสานไม่สามารถระบุได้ชัดเจนว่ามีประวัติ
ความเป็นมาและการสร้างอย่างไร ใครเป็นผู้สร้างขึ้นครั้งแรก เนื่องจา กไม่มีหลักฐานที่เป็น
เอกสารอ้างอิงชัดเจน จากการศึกษารูปแบบพระไม้อีสานเมื่อเปรียบเทียบกับพระไม้ในประเทศ



๗๒ 

 
สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว จะมีลักษณะใกล้เคียงกันมากจนแทบจะแยกขาดจากกันโดย
สิ้นเชิงไม่ได้หรืออาจกล่าวได้ว่าเป็นสกุลช่างเดียวกันที่ไดรับและแลกเปลี่ยนอิทธิพลซึ่งกันและกัน 
นักวิชาการบางท่านได้ให้ความเห็นว่าพระไม้ในอีสานได้รับอิทธิพลมาจากฝั่งซ้ายแม่น้ําโขง โดยศิลปะ
แบบล้านช้าง แล้วแผ่ขยายอิทธิพลข้ามมายังฝั่งไทย จากการอพยพโยกย้ายก็ดีหรือจากการถ่ายโอน
โดยทางเครือญาติก็ดี  

จากหลักฐานทางประวัติศาสตร์ได้กล่าวอ้างสนับสนุนแนวความคิดข้างต้นดังกล่าวคือ ชน
ชาติลาวได้นับถือพุทธศาสนามาตั้งแต่สมัยอยู่ในจีนในสมัยแผ่นดินขุนหลวงลีเมา (พ.ศ. ๖๑๒) อยู่ใน
นครงายลาว อาณาจักรหนองแสงแล้ว เป็นพุทธศาสนาแบบมหายาน ภายหลังได้จางหายไปเพราะ
แพร่หลายอยู่ในชนชั้นสูงเท่านั้นในขณะที่ผู้คนส่วนใหญ่ยังนับถือผีฟูา ผีแถน จนกระทั่งพระเจ้าฟูางุ้ม
ขึ้นครองราชย์จึงได้นําพุทธศาสนาเข้ามาสู่อาณาจักรล้านช้างใหม่ เมื่อ พ.ศ. ๑๙๐๒ นับจากนั้นพุทธ
ศาสนาจึงได้เจริญรุ่งเรืองสืบมา  

นักวิชาการเชื่อว่าพระไม้ในอีสานแรกเริ่มเดิมที่น่าจะเกิดขึ้นภายหลังสมัยการปกครองของ
พระเจ้าฟูางุม้และน่าจะเริ่มจากการทําพระพุทธรูปประทับเป็นยืนเลียนแบบพระบาง ซึ่งพระเจ้าฟูางุ้ม 
ได้อัญเชิญมาจากเมืองอินทปัตนคร (กัมพูชา) ต่อมาจึงได้แพร่กระจายความเชื่อสู่สามัญชน  

เนื่องจากพระไม้ประทับยืนค่อนข้างทําได้ยากและไม่เหมาะสําหรับช่างพ้ืนบ้าน จึงเปลี่ยน
มาสร้างพระไมป้ระทับนั่งปางต่างๆ แทน ดังนั้นจึงพบเห็นพระไม้ประทับนั่งมากกว่าประทับยืน 

งานพุทธศิลป์จําเป็นด้วยหรือที่จะต้องอยู่ในกรอบของวัด พระพุทธรูป ภาพ พุทธประวัติ 
จริยวัตรของภิกษุสงฆ์ พิธีกรรมทางศาสนา สัญลักษณ์ของอดีตที่นํามาจัดองค์ประกอบใหม่ ฯลฯ แล้ว
ผลงานบางชิ้นอย่างผลงานภาพพิมพ์ชื่อ “สังขาร” ของสันต์ สารากรบริรักษ์ ประติมากรรมชื่อ 
“ปลายวิถีแห่งชีวิต” ของสิทธิเดช แสงหิรัญ ประติมากรรมชื่อ ” อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา” ของ นนทิ
วรรธน์ จันทนะผะลิน จิตรกรรมชื่อ “ใบไม้สีส้ม” ของวิเชียร วงศ์ศุภลักษณ์ ฯลฯ ซึ่งมองไม่เห็นวัด ไม่
เห็นพระ ไม่เห็นพิธีกรรม ไม่เห็นพุทธประวัติ เหล่านี้จะเป็นพุทธศิลป์ร่วมสมัยได้หรือไม่ น่าจะได้ คือ
คําตอบของคนกลุ่มความคิดที่ตั้งข้อสงสัย เหตุผลของเขาก็คือ พุทธศิลป์ความหมายของเขา เป็น
ศิลปะท่ีเกี่ยวพันกับผู้ที่ตื่นแล้ว โดยตีความผ่านพุทธธรรม และพุทธธรรมอันเป็นหนังสือเล่มสําคัญของ
พระราชวรมุนี ได้แยกพุทธธรรมออกเป็น ๒ ส่วน คือ สัจธรรมหรือกฎธรรมชาติ กับจริยธรรมหรือการ
รู้จักกฎธรรมชาติ แล้วนํามาใช้ในทางที่เป็นประโยชน์ อีกนัยหนึ่งเป็นความรู้ในการประยุกต์สัจธรรม 
กล่าวกันเฉพาะสัจธรรมหรือกฎธรรมชาติ ซึ่งเป็นเรื่องทันสมัยตลอดกาล พระพุทธองค์ได้แสดงให้เห็น
ในไตรลักษณ์ว่าด้วยหลักอนิจจตา ทุกขตา และอนัตตา เพียงหลักอนิจจตา หรือความไม่เที่ยงแท้
แน่นอน ผลงานศิลปะของสันต์ ของนนทธิวรรธน์ ของวิเชียร ตามท่ีกล่าวมาก็พูดได้ว่า ศิลปินสร้างงาน
โดยอาศัยรากฐานความคิดดังกล่าว เหล่านี้คือการตีความพุทธศิลป์โดยอิงหลักพุทธธรรมที่แตกต่างไป
จากเดิม และเป็นเรื่องนํามาซึ่งการถกเถียงในหมู่ศิลปินผู้ใฝุรู้ในปัจจุบัน 

อย่างไรก็ตาม การตีความพุทธศิลป์ที่แตกต่างกันระหว่างอดีตกับปัจจุบัน ระหว่างปัจจุบัน
กับปัจจุบัน ซึ่งมีอยู่หลายกลุ่มความคิดนั้น จําเป็นที่เราจะต้องแยกส่วนที่ เป็นการตีความออกจากส่วน
ที่เป็นความงาม เพราะความงามอันเป็นความสามารถจัดเจนของศิลปินในการสร้างสรรค์ศิลปะ ย่อม



๗๓ 

 
ปรากฏตัวขึ้นได้ในผลงานศิลปะทุกกลุ่มที่ตีความแตกต่างกัน นั่นก็หมายความว่า ไม่ว่าศิลปินจะ
สะท้อนสัจธรรม หรือตรงข้ามกับสัจธรรม ย่อมไม่ใช่เงื่อนไขชี้ขาดว่าศิลปินจะสะท้อนด้านใดออกมาใน
ผลงาน 

ทุกวันนี้ มีศิลปินจํานวนไม่น้อยในบ้านเมืองของเรากําลังตื่นตัวให้ความสนใจต่อการ 
สร้างสรรค์งานศิลปะแนวประเพณีร่วมสมัยกันมากขึ้น โดยมีพุทธศิลป์ในหลายความหมาย หลาย
ความเข้าใจรวมอยู่ด้วย ตั้งแต่การตีความพุทธศิลป์เจือปนพราหมณ์ การตีความพุทธศิลป์ที่รูปแบบ
พิธีกรรม จริยวัตรตามที่เห็น และอีกหลายนัย จนถึงการตีความแบบเจาะลึกพุทธธรรม แล้วแสดงออก
ในทางศิลปะ โดยทุกกลุ่มอาศัยวิทยาการใหม่ๆมาพัฒนาผลงานของตนเป็นจุดร่วม และล่าสุดนี้ ศิลปิน
หนุ่ม ๒ คน คือ ปัญญา วิจินธนสาร กับเฉลิมชัย โฆษิพิพัฒน์ ผู้มีบทบาทค่อนข้างโดดเด่นในการเป็น
คลื่นลูกใหม่ของวงการศิลปะแนวประเพณีร่วมสมัย ที่มีเรื่องราวพุทธศิลป์เข้าไปเกี่ยวข้องกับผลงาน
จํานวนหนึ่ง กําลังเปิดงานแสดงของตนอยู่ที่บริติช เคาน์ซิล ผลงานของบุคคลทั้งสองนับว่าท้าทาย
อดีต และท้าทายความคิดที่ขัดแย้งกันในปัจจุบันอยู่ไม่น้อย 

 

 

อีกเหตุผลที่ทําให้งานพุทธศิลป์อยู่เคียงคู่กับการเผยแผ่พระพุทธศาสนามาจนถึงปัจจุบัน 
เพราะเป็นสิ่งหนึ่งที่ช่วยในการสร้างความเข้าใจเรื่องการปล่อยวางและเป็นสื่อธรรมะที่มีความลึกซึ้ง
เหนือกว่าคําบรรยายใดๆ ดังนั้นพุทธประวัติที่ถูกบันทึกไว้พระไตรปิฎกกว่า ๕๕๐ เรื่องจึงได้นําออกมา
ถ่ายทอดผ่านงานศิลปะในรูปแบบต่างๆ ทั้งจิตรกรรมฝาผนังและรูปแกะสลัก ซึ่งต่อมาจึงได้แผ่ขยาย
อิทธิพลไปท่ัวทั้งทวีปเอเชีย  

ในความรับรู้ทั่วไปนั้น จิตรกรรมฝาผนังได้รับการยกย่องให้เป็นสื่อธรรมะที่ทรงอิทธิพล 
เพราะสามารถถ่ายทอดเรื่องผลของบุญและบาปทั้งในโลกนี้และในโลกหน้าออกมาให้เห็นได้อย่างเป็น
รูปธรรมที่สุด ดังนั้นการศึกษาและทําความเข้าใจในเรื่องราวที่ได้เขียนไว้ตามฝาผนัง จึงสามารถช่วย
ยกระดับจิต จนเกิดมรรคญาณให้สําเร็จความเป็นอริยบุคคลได้ต่อไป  

ปัจจุบันมีสื่อสมัยใหม่ที่มาถ่ายทอดเรื่องราวของพุทธศิลป์ในรูปแบบของโสตทัศนศิลป์ 
เพ่ือให้คนส่วนใหญ่ในสังคมได้รับฟังธรรมะ ช่วยเปิดโอกาสในการเรียนรู้พระพุทธศาสนาและสร้าง
ความเข้าใจในเรื่องต่างๆ ได้มากยิ่งขึ้น 

 

๒.๔ ทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
๒.๔.๑ เอกสารทีเ่กี่ยวข้อง 

เพ่ือการลําดับข้อมูลเอกสารที่เกี่ยวข้องให้เป็นหมวดหมู่และสะดวกต่อการนําไปใช้ใน
ขั้นตอนการศึกษาต่อไป ผู้วิจัยขอเรียบเรียงโดยแยกเอกสารเป็นประเด็นต่างๆ ประกอบด้วย เอกสารที่
เกี่ยวข้องในประเด็นเรื่องความหมายของงานพุทธศิลป์ ,เอกสารที่เกี่ยวข้องในประเด็นเ รื่องประเภท



๗๔ 

 
ของงานพุทธศิลป์, เอกสารที่เกี่ยวข้องในประเด็นเรื่องคุณค่าของงานพุทธศิลป์ และ เอกสารที่
เกี่ยวข้องในประเด็นเรื่องข้อมูลที่เก่ียวข้องกับพ้ืนที่ศึกษา ดังต่อไปนี้  

๑) เอกสารที่เกี่ยวข้องในประเด็นเรื่องงานพุทธศิลป์ 

พจนานุกรมได้ให้ความหมายของข้อมูลอันเกี่ยวกับงานพุทธศิลป์ไว้ดังนี้ คําว่า “พุทธ
ศิลป์” พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒ ได้ให้ความหมายไว้ว่า คําว่า “พุทธะ” 
แปลว่า ผู้ตรัสรู้  ผู้ตื่นแล้ว ผู้ เบิกบานแล้ว ใช้ เป็นพระนามเฉพาะของพระบรมศาสดาแห่ง
พระพุทธศาสนา เรียกเป็นสามัญว่า พระพุทธเจ้า คําสั่งสอนของพระพุทธเจ้า หรือศาสนาของ
พระพุทธเจ้า จึงเรียกว่า “พระพุทธศาสนา” ดังนั้น คําว่า “พุทธะ” ในที่นี้จึงหมายถึง พระพุทธเจ้า 
หรือพระพุทธศาสนา๑๐๓ ส่วนคําว่า “ศิลป์” (ศิลปะ หรือศิลปะ) ตรงกับภาษาสันสกฤตว่า “ศิลฺป” 
และภาษาบาลีว่า “สิปฺป” แปลว่า มีฝีมืออย่างยอดเยี่ยม หมายถึง ฝีมือทางการช่าง การทําให้วิจิตร
พิสดาร นอกจากนี้ยังมีความหมายครอบคลุมถึง การแสดงออกซึ่งอารมณ์สะเทือนใจให้ประจักษ์ด้วย
สื่อต่างๆ อย่างเช่น เสียง เส้น สี ผิว รูปทรง เป็นต้นได้แก่ ศิลปะการดนตรี ศิลปะการวาดภาพ ศิลปะ
การละคร วิจิตรศิลป์ เป็นต้น๑๐๔  

พระธรรมโกศาจารย์ หรือพุทธทาสภิกขุ ท่านได้อธิบายความหมายเกี่ยวกับพุทธศิลป์มี
เนื้อความสรุปได้ว่า ยอดของศิลปะนั้น เป็นเรื่องดํารงชีวิตจิตใจให้อยู่เหนือความทุกข์ นี่เป็นศิลปะ
สูงสุดในพระพุทธศาสนา เรียกว่า เป็นศิลปะของชาวพุทธ ในการที่ช่วยกันปลดเปลื้องความทุกข์
ในทางจิตใจ หรือปัญหาสังคม๑๐๕  

ความหมายของงานพุทธศิลป์จากพจนานุกรม และจากพระธรรมโกศาจารย์ ทําให้ผู้วิจัย
สามารถกล่าวได้ว่า ผลงานที่ผ่านแนวทางการทํางานศิลปะที่มาจากความศรัทธาต่อพระพุทธศาสนา 
ล้วนอยู่ในขอบข่ายความหมายของงานพุทธศิลป์ด้วย มีความสัมพันธ์กับวัตถุประสงค์ข้อที่ ๑ ของผู้
ศึกษา กล่าวคือ เพ่ือศึกษารูปแบบการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ของสังคมอีสาน จําเป็นต้องใช้ความหมายที่อธิบายงานพุทธศิลป์ได้ครบถ้วน เพ่ือดําเนินการศึกษาใน
ลําดับต่อไป 

สมเด็จฯกรมพระยาด ารงราชานุภาพ ได้ทรงอธิบายพุทธศิลป์มีเนื้อความว่า ในสมัยนั้น
พุทธบริษัทนับถือพระไตรสรณคมน์ ไม่มีวัตถุอ่ืนเป็นเจดีย์ในพระพุทธศาสนา พระไตรสรณคมน์จึงเป็น
เจดีย์ในพระพุทธศาสนา ต่อมาเจดีย์ในพระพุทธศาสนาจึงมี ๔ ประเภท คือ ธาตุเจดีย์ บริโภคเจดีย์ 
ธรรมเจดีย์ และอุทเทสิกเจดีย์ เกิดในภายหลัง  

                                                 
๑๐๓ ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒, (กรุงเทพมหานคร: นาน

มีบุ๊คส์บัพลิเคชั่นส,์ ๒๕๔๖), หน้า ๗๙๕. 
๑๐๔ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๑๐๑. 
๑๐๕ พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ), พุทธทาสลิขิตข้อธรรม บันทึกนึกได้เอง : ว่าด้วยชีวิต 

สังคม การเมือง สันติภาพ และหลักคิดส าคัญๆ, (สุราษฎร์ธานี : สวนโมกขพลาราม และคณะธรรมทาน , ๒๕๔๗), 
ไม่มีเลขหน้า. 



๗๕ 

 
พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) ได้อธิบายความหมายไว้ว่า เจดีย์ที่เคารพนับถือ 

บุคคล สถานที่ หรือวัตถุที่ควรเคารพบูชา เจดีย์เกี่ยวกับพระพุทธเจ้ามี ๔ อย่างคือ ๑. ธาตุเจดีย์ บรรจุ
พระบรมสารีริกธาตุ ๒. บริโภคเจดีย์ คือสิ่งหรือสถานที่พระพุทธเจ้าเคยทรงใช้สอย ๓. ธรรมเจดีย์ 
บรรจุพระธรรม คือพุทธพจน์ ๔. อุทเทสิกเจดีย์ คือ พระพุทธรูป ; ในทางศิลปกรรมไทย หมายถึง สิ่ง
ที่ก่อเป็นยอดแหลมเป็นที่บรรจุสิ่งที่เคารพนับถือ เช่น พระธาตุ และอัฐิบรรพบุรุษ 

สงวน รอดบุญ ได้ให้ความหมายเกี่ยวกับพุทธศิลป์ไว้ว่า พุทธศิลป์ คือศิลปกรรม ที่สร้าง
ขึ้นรับใช้พระพุทธศาสนาโดยตรง ทั้งในด้านจิตรกรรม ประติมากรรม และสถาปัตยกรรมในลัทธิ
มหายาน และเถรวาท 

ผลงานทั้งสามฉบับนี้แสดงให้เห็นความสัมพันธ์กับเรื่องที่วิจัยในด้านการจัดประเภทของ
งานพุทธศิลป์ได้อย่างชัดเจน และสามารถใช้อ้างอิงเปรียบเทียบกับงานพุทธศิลป์ของวัดเจติยภูมิ อีก
ทั้งยังช่วยทําให้ผู้วิจัยและผู้อ่านมีเข้าใจหลักการและประเภทของงานพุทธศิลป์ได้มากขึ้น  สําหรับ
ผู้วิจัยแล้ว โดยสรุปงานพุทธศิลป์หมายรวมถึง งานศิลปะประเภทต่างๆ ทั้งในด้านสถาปัตยกรรม 
ประติมากรรม และจิตรกรรม ซึ่งสร้างขึ้นเพ่ือส่งเสริมการเผยแพร่และการปฏิบัติทางพุทธศาสนา
โดยตรง และเป็นสิ่งช่วยโน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชน ให้เกิดความศรัทธา ประพฤติปฏิบัติตนใน
แนวทางท่ีดีงามตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา  

Carol Stratton ให้คําบรรยายถึงองค์ประกอบอาคารต่างๆรวมถึงพุทธศิลป์แต่ละ
ประเภทภายในวัดไทยในหนังสื่อเรื่อง What's What in a Wat : Thai Buddhist Temples: Their 
Purpose and Design ผู้เขียนนําเสนอวัดในบริบทของสังคมไทย มีการอธิบายองค์ประกอบของวัด
ไทย หน้าที่ใช้สอยในส่วนต่างๆทั้งส่วนพุทธาวาสและสังฆาวาส ตลอดจนวัตถุประสงค์ในการสร้างของ
แต่ละอาคาร รายละเอียดองค์ประกอบสถาปัตยกรรมและโครงสร้างทางสถาปัตยกรรม และระบบ
สัญลักษณ์ท่ีใช้กับวัดวาอาราม นอกจากจะได้รับความรู้ที่ชัดเจนของสิ่งต่างๆเป็นต้นว่า เสนาสนะที่อยู่
ในวัดแล้วยังมีเนื้อหาที่กล่าวถึงบทบาทในชีวิตของคนไทยปัจจุบันที่มีต่อวัดในพระพุทธศาสนา๑๐๖ ภูมิ
หลังด้านผลงานเขียนชิ้นอื่นๆของผู้แต่งทําให้ผู้วิจัยพบว่าผู้แต่งเป็นนักประวัติศาสตร์ศิลปะที่เชี่ยวชาญ
ด้านพุทธศิลป์ซึ่งโดยรวมเป็นงานเขียนเกี่ยวกับประวัติศาสตร์ศิลปะทางพุทธศาสนาของไทยมานาน
กว่าสี่สิบปี เป็นต้นว่า เป็นผู้ประพันธ์หนังสือศิลปะแห่งสุโขทัย: ยุคทองของประเทศไทย ร่วมกับมิ
เรียม แมคแนร์ สกอตต์ นักเขียนร่วม และนอกจากนี้ยังมีงานเขียนเรื่องประติมากรรมทางพุทธศาสนา
ในภาคเหนือของประเทศไทย เนื้อหาในหนังสือเล่มนี้สามารถใช้ประกอบการศึกษาวิจัยใน
วัตถุประสงค์ข้อที่ ๑ เพ่ือสร้างความเข้าใจภูมิสถานและส่วนประกอบต่างๆของวัด 

อ านาจ เย็นสบาย กล่าวถึง การตีความงานพุทธศิลป์ ในงานศิลปะบางประเภท
จําเป็นต้องใช้การตีความ ในงานพุทธศิลป์ก็เช่นเดียวกัน พุทธศิลป์ที่แตกต่างกันตามระยะเวลาของยุค

                                                 
๑๐๖ Carol Stratton, What's What in a Wat: Thai Buddhist Temples: Their Purpose 

and Design , (Chiangmai : Silkworm Books,๒๐๑๐),p.๑๐-๒๙. 



๗๖ 

 
สมัย เช่น ระหว่างอดีตกับปัจจุบัน ระหว่างปัจจุบันกับปัจจุบัน ซึ่งมีอยู่หลายกลุ่มความคิดนั้น จําเป็นที่
เราจะต้องแยกส่วนที่ เป็นการตีความออกจากส่วนที่ เป็นความงาม เพราะความงามอันเป็น
ความสามารถจัดเจนของศิลปินในการสร้างสรรค์ศิลปะ ย่อมปรากฏตัวขึ้นได้ในผลงานศิลปะทุกกลุ่มที่
ตีความแตกต่างกัน นั่นก็หมายความว่า ไม่ว่าศิลปินจะสะท้อนสัจธรรม หรือตรงข้ามกับสัจธรรม ย่อม
ไม่ใช่เงื่อนไขชี้ขาดว่าศิลปินจะสะท้อนด้านใดออกมาในผลงาน๑๐๗ เช่น ดอกบัว ที่ใช้แทนสัญลักษณ์
ของการประสูติในพุทธประวัติ ต้นโพธิ์ที่ใช้แทนสัญลักษณ์ของการตรัสรู้ของพระพุทธองค์ ในอีกบริบท
หนึ่งอาจเป็นงานประดับหรือสัญลักษณ์มงคล เป็นต้น 

๑) เอกสารที่เกี่ยวข้องในประเด็นเรื่องภูมิทัศน์ 

คามิลโล ซิตเต เป็นผู้แต่งหนังสือเรื่อง City Planning According to Artistic 
Principles (1889) เนื้อหาในหนังสือส่วนใหญ่เกี่ยวข้องกับหลักการจัดวางแผนผังของเมืองอย่างมี
ศิลปะ คิดค้นวิธีการจัดองค์ประกอบระหว่างกลุ่มอาคาร ที่ว่าง และภูมิทัศน์ เน้นสัดส่วนและ
องค์ประกอบเหมือนกับการจัดภาพเขียนหรือภาพถ่าย สร้างดุลภาพให้เกิดความงามขึ้นได้จากมุมมอง 
ด้วย เทคนิคเสมือนภาพ (Picturesque) โดยการหาจุดมุมมองพ้ืนที่ต่างๆของภูมิทัศน์เมืองและจัด
องค์ประกอบของภูมิทัศน์เมือง ให้เกิดความสวยงาม๑๐๘ ผู้แต่งมีภูมิหลังเป็นชาวออสเตรีย ประกอบ
อาชีพสถาปนิก จิตรกร และนักออกแบบผผังเมือง สําหรับผู้แต่งแล้วคุณภาพของพ้ืนที่ในเมืองที่
สร้างสรรค์อย่างเป็นธรรมชาตินั้นเป็นปัจจัยที่สําคัญที่สุด ซึ่งเป็นจุดเริ่มต้นของการวางผังเมืองใหม่ 
โดยนําแรงบันดาลใจจากการออกแบบในยุคกลางและบาร็อคมาใช้เป็นต้นทางของแนวคิด เน้นการ
สร้างพลาซ่า(Plaza)หรือลานจัตุรัสขนาดใหญ่ที่เพ่ิมข้ึนจากอนุเสาวรีย์และองค์ประกอบความงามอ่ืน  

๒) เอกสารที่เกี่ยวข้องในประเด็นเรื่องข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับพื้นที่ศึกษา 

สําหรับข้อมูลเกี่ยวกับวัดที่เป็นกรณีศึกษา มีการรวบรวมลําดับข้อมูลไว้ดังนี้  

ส านักงานจังหวัดขอนแก่น ได้เรียบเรียงถึงวัดเจติยภูมิ ตําบลบ้านขาม อําเภอน้ําพอง 
จังหวัดขอนแก่น ไว้ว่า เป็นพระธาตุที่สําคัญที่รู้จักกันดีแห่งหนึ่งในภาคอีสาน เป็นที่มาของชื่อจังหวัด
ขอนแก่นที่เรียกขานกันในปัจจุบัน ไม่ปรากฏการสร้าง สันนิษฐานว่าสร้างร่วมสมัยกับพระธาตุศรีสอง
รัก จังหวัดเลย ประมาณพุทธศตวรรษที่ ๒๒ ด้วยมีรูปทรงพ้ืนฐานที่คล้ายคลึงกัน คือ จัดอยู่ในกลุ่ม
ธาตุฐานต่ําแบบพ้ืนบ้านบริสุทธิ์ หากแต่พระธาตุขามแก่นได้รับการบูรณปฏิสังขรณ์ในสมัยต่อมา จนมี
รูปแบบและทรงแปลกออกไป๑๐๙ 

                                                 
๑๐๗ อํานาจ เย็นสบาย, "ตีความพุทธศลิป์ด้วยความสงสยั." สยามรัฐสัปดาหวิจารณ์ ปีท่ี ๓๑ ฉบับท่ี ๓ 

(กรกฎาคม ๒๕๒๗). หน้า ๓๐-๓๑. 
๑๐๘ Camillo Sitte, City Planning According to Artistic Principles (๑๘๘๙), Translated 

by George R. Collins and Christiane Crasemann Collins (London: Phaidon Press, ๑๙๖๕), p. 91-
104, 105-112. 

๑๐๙ สํานักงานจังหวัดขอนแก่น, ประวัติจังหวัดขอนแก่น, (ขอนแก่น : ศิริภัณฑ์ออฟเซ็ท, ๒๕๒๖), หน้า ๑. 



๗๗ 

 
จากการค้นคว้าโดยสํานักงานจังหวัดขอนแก่น สามารถหาความเชื่อมโยงได้กับการศึกษา

รูปแบบของพระธาตุอ่ืนๆที่มีลักษณะทางศิลปะที่ใกล้เคียงกันหรือร่วมสมัยกันกับพระธาตุขามแก่นใน
วัดเจติยภูมิ สามารถใช้อ้างอิงเพ่ือเปรียบเทียบในขั้นตอนการวิเคราะห์รูปแบบงานพุทธศิลป์ใน
วัตถุประสงค์ข้อ ๓ ของงานวิจัยนี้ 

กรมการศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ กล่าวถึงตําแหน่งที่ตั้งวัดเจติยภูมิไว้ว่า ที่ดินตั้งวัด
มีเนื้อที่รวม ๑๕ ไร่ ๒ งาน ๑ ตารางวา เลขที่ ๘๕ บ้านขาม หมู่ที่ ๑ ตําบลบ้านขาม อําเภอน้ําพอง 
จังหวัดขอนแก่น สังกัดคณะสงฆ์มหานิกานประกอบด้วยและปูชนียวัตถุเสนาสนะต่างๆอันได้แก่ พระ
ธาตุ ฐานสี่เหลี่ยม กว้าง ๑๑ ยาว ๑๑ เมตร พระวิหาร กว้าง ๗.๔ เมตร ยาว ๑๕.๕๕ เมตร อุโบสถ 
กว้าง ๗ เมตร ยาว ๑๕ เมตร (สร้างเมื่อ พ.ศ.๒๕๑๓) ศาลาการเปรียญ กว้าง ๒๓.๗ ยาว ๑๓.๗๕
(สร้างเมื่อ พ.ศ. ๒๕๐๑) กุฏิสงฆ์ จํานวน ๓ หลัง เป็นอาคารไม้ ๑หลัง ศาลาอเนกประสงค์ ๓ หลัง 
เป็นอาคารทรงไทยประยุกต์ และหอสวดมนต์๑๑๐ เป็นต้น 

๒.๕ งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
เพ่ือการลําดับข้อมูลงานวิจัยที่เกี่ยวข้องให้เป็นหมวดหมู่และสะดวกต่อการนําไปใช้ใน

ขั้นตอนการศึกษาต่อไป ผู้วิจัยขอเรียบเรียงโดยแยกเป็นประเด็นต่างๆ ดังนี้ งานวิจัยในประเด็นที่
เกี่ยวข้องกับงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์จากการศึกษาอ่ืนๆ และ งานวิจัยประเด็นที่เกี่ยวข้องกับวัดเจ
ติยภูมิ ดังนี้ 

๒.๕.๑ งานวิจัยในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์จากการศึกษาอ่ืนๆ 

ต้นน้ า ธารธรรม ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง “การเผยแผ่หลักธรรมผ่านพุทธศิลป์ของวัดใน
ประเทศไทย: กรณีศึกษา วัดร่องขุ่น จังหวัดเชียงราย” ผลการศึกษาพบว่า ในการอุปถัมภ์ส่งเสริมทํานุ
บํารุงกิจการพระศาสนาแต่ละยุคสมัย ด้วยการสร้างวัด ตกแต่ง บูรณะซ่อมแซมศาสนสถาน ภายในวัด
ให้งดงามวิจิตร ผ่านงานสถาปัตยกรรม ประติมากรรม และจิตรกรรม เกิดเป็นงานพุทธศิลป์ขึ้นในวัด
แต่ละวัดมากมายแตกต่างกัน ในขณะเดียวกันงานพุทธศิลป์เหล่านั้นได้สื่อเรื่องราวที่แสดงประวัติ และ
หลักธรรมคําสอนของพระพุทธศาสนา เพ่ือให้คนทั่วไปได้มีโอกาสเรียนรู้และนําไปใช้เป็นแนวทางใน
การดําเนินชีวิตให้มีความสุขได้ นอกจากนี้ผู้วิจัยยังสรุปเนื้อความไว้ว่าอาจารย์เฉลิมชัย โฆษิตพิพัฒน์ 
ได้ศึกษาซึมซับในเรื่องความเป็นมาของชาติไทย ดังกล่าว จึงเกิดแรงบันดาลใจ และมีความศรัทธา
มุ่งมั่นที่จะใช้ประสบการณ์ทางวิชาชีพขั้นสูงสุดทางด้านศิลปะในการสืบสานพระพุทธศาสนาให้
เจริญรุ่งเรืองต่อไปตามรอยที่พระมหากษัตริย์ไทย ทรงบําเพ็ญมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ภายใต้
กรอบแนวคิดในความสัมพันธ์แห่งความเป็นชาติ ศาสนา และพระมหากษัตริย์ โดยมุ่งหวังถวายเป็น
พุทธบูชา ให้เป็นมรดกของชาติ เป็นศิลปะประจํารัชกาลที่ ๙ เป็น "งานศิลป์เพ่ือแผ่นดิน" ต้องการให้
คนทั่วไปท่ีได้ชมผลงานประพฤติปฏิบัติตนในแนวทางที่ดีงาม ตามหลักพระพุทธศาสนา โดยหลักธรรม

                                                 
๑๑๐ กรมการศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ, ประวัติวัดทั่วราชอาณาจักร เล่ม ๑๒, (กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์การศาสนา, ๒๕๓๖), หนา้ ๗๑. 



๗๘ 

 
และเรื่องราวที่นํามาเสริมสร้างในงานพุทธศิลป์ ผ่านงานสถาปัตยกรรม ประติมากรรม และ จิตรกรรม 
ประกอบด้วย (๑) กฎแห่งกรรม (๒) สังโยชน์ ๑๐ (๓) อุปกิเลส ๑๖ (๔) โพชฌงค์๗ (๕) มรรค๘ (๖) 
ไตรภูม ิพบว่าคนทั่วไปท่ีเข้ามาเยี่ยมชม สามารถรับรู้และเข้าใจในหลักธรรมที่นํามาเสนอผ่านงานพุทธ
ศิลป์ นอกจากจะได้ชมความงดงามของชิ้นงานทางศิลปะแล้ว ยังเข้าใจความหมายในหลักธรรมที่
ผู้สร้างงานต้องการสื่อ จากรูปลักษณ์ของงานศิลป์ในรูปแบบ โดยความเข้าใจจะมากหรือน้อย นั้น 
ขึ้นอยู่กับระยะเวลาที่ใช้ในการชมงานแต่ละประเภทด้วย โดยส่วนใหญ่จะเข้าใจธรรมะผ่านงานพุทธ
ศิลป์ในระดับเบื้องต้น ผู้เข้าชมงานได้ประโยชน์อย่างน้อย ๕ ประการ คือ ๑) ความเพลิดเพลินใน
ความงามทางพุทธศิลป์ ๒) นําความรู้ไปพัฒนาชีวิตได้ ๓) เข้าใจในเรื่องทําความดีและการละเว้นการ
ทําความชั่ว ๔) สัมผัสถึงพลังความศรัทธาของผู้สร้างงานได้ ๕) ได้อาหารตา อาหารใจ และแนวคิดใน
การดําเนินชีวิตที่ดี๑๑๑ 

ภานุวัฒน์ เนียมบาง ได้ทําการศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษาปรัชญาในงานพุทธศิลป์ต่อการ
เผยแผ่พระพุทธศาสนา กรณีศึกษา : วัดร่องขุ่น ต. ปุาอ้อดอนชัย อ. เมือง จ. เชียงราย” จากการ
สรุปผลการวิเคราะห์ข้อมูลภาคสนามของผู้วิจัยท่านนี้ พบว่าการศึกษาถึงปรัชญาในงานพุทธศิลป์ต่อ
การเผยแผ่พระพุทธศาสนา วัดร่องขุ่นมีพุทธศิลปะที่สวยงาม และมีความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะตัว 
เป็นลักษณะการสร้างสรรค์งานพุทธศิลป์ที่มีความร่วมสมัย มีแรงดึงดูดให้พุทธศาสนิกชนและผู้คนที่
สนใจเข้ามาเยี่ยมชมพุทธศิลป์ภายในวัด โดยเบื้องหลังความสวยงามวิจิตรนั้นยังสอดแทรกซึ่งพุทธ
ปรัชญาในพุทธศาสนาที่ลึกซึ้ง และมีความตรงไปตรงมา เข้าใจง่าย เปรียบเสมือนเป็นการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาโดยการใช้พุทธศิลป์สอดแทรกพุทธปรัชญาที่แยบคาย ซึ่งด้วยเหตุดังกล่าววัดร่องขุ่น
จึงเป็นที่สนใจของพุทธศาสนิกชนไทยและชาวต่างชาติเป็นจํานวนมาก มีผู้สนใจการมาเยี่ยมชมตลอด
ทั้งปี๑๑๒ ผลของการศึกษาจากงานวิจัยนี้ สามารถนํามาวิเคราะห์เชื่อมโยงกับวัตถุประสงค์ข้อที่ ๓ คือ 
วิเคราะห์รูปแบบการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของวัดเจติยภูมิ(วัด
พระธาตุขามแก่น) เพ่ือสังเกตผลที่เกิดขึ้นกับพุทธศาสนิกชนเมื่อมีงานพุทธศิลป์ชั้นยอดในชุมชน 

วีรยุทธ โพธิ์ศรี จากศิลปนิพนธ์เรื่องการศึกษาภูมิทัศน์เฉลิมพระเกียรติบริเวณถนนราช
ดําเนิน กรณีศึกษาภูมิทัศน์เฉลิมพระเกียรติ ในพระราชพิธีกาญจนาภิเษกปี พ.ศ.๒๕๓๙ เพ่ือการ
สร้างสรรค์งานจิตรกรรม เผยแพร่ใน พ.ศ.๒๕๕๓ ภาพภูมิทัศน์เฉลิมพระเกียรติ คือภาพสะท้อนที่
แสดงให้เห็นถึง ความคิด ความเชื่อ อุดมคติที่สวยงามของผู้คนในสังคมที่มีต่อสถาบันหลักของชาติ คือ 
ชาติ  ศาสนา พระมหากษัตริย์  ที่สอดคล้องกับการปกครองในระบอบประชาธิปไตยอันมี
พระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข ปรากฏอยู่ทุกมุมของถนนราชดําเนิน และยังปรากฏทั่วไปในบริเวณ

                                                 
๑๑๑ ต้นน้ํา ธารธรรม, “การศึกษาปรัชญาในงานพุทธศิลป์ต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา กรณีศึกษา : 

วัดร่องขุ่น ต. ปุาอ้อดอนชัย อ. เมือง จ. เชียงราย”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสตร์
และศิลปะแห่งชีวิต ,(บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,๒๕๕๔),หน้า ก. 

๑๑๒ ภานุวัฒน์ เนียมบาง, “การศึกษาปรัชญาในงานพุทธศิลป์ต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
กรณีศึกษา : วัดร่องขุ่น ตําบลปุาอ้อดอนชัย อําเภอเมือง จังหวัดเชียงราย”, สารนิพนธ์วิทยาลัยศาสนศึกษา 
มหาวิทยาลัยมหิดล, ๒๕๕๑. หน้า ก. 



๗๙ 

 
เกี่ยวเนื่อง ภูมิทัศน์เฉลิมพระเกียรติที่ประกอบไปด้วยซุ้มเฉลิมพระเกียรติ พระบรมฉายาลักษณ์ และ
ธง สิ่งเหล่านี้คือสัญลักษณ์และภาพสะท้อนให้เห็นถึงพระราชอํานาจของสถาบันกษัตริย์ที่แผ่ไปทั่ว
ประเทศไทยในปัจจุบัน ในงานศิลปะนิพนธ์ฉบับนี้ ผู้วิจัยจึงได้นําผลจาการศึกษา ค้นคว้า วิจัยใน
ประเด็นต่างๆ ที่เกี่ยวเนื่องกับภูมิทัศน์เฉลิมพระเกียรติ มาเป็นแรงผลักดันสําคัญในการสร้างสรรค์
ผลงานจิตรกรรมร่วมสมัย ตามแนวทางและลักษณะเฉพาะของผู้วิจัย อันปรากฏเป็นงานสร้างสรรค์ใน
หลากหลายแนวทาง เป็นต้นว่า งานจิตรกรรมในแบบเสียดสีล้อเลียนในเชิงรูปแบบ ทั้งนี้เพ่ือสื่อแสดง 
ความคิดของผู้วิจัยที่มีต่อสังคม ผ่านการใช้ภาพลักษณ์ของภูมิทัศน์เฉลิมพระเกียรติ เข้ามามีส่วนร่วม  

Promsak Jermsawatdi หรือ พรหมศักดิ์ เจิมสวัสดิ์ มีผลงานวิจัยเรื่องศิลปะไทยที่
ได้รับอิทธิพลอินเดีย งานวิจัยนี้เป็นการศึกษาจากผู้วิจัยจําทําขึ้นภายใต้สถาบันการศึกษาในอินเดียคือ 
มหาวิทยาลัยมคธ(Magadh University) รัฐพิหาร(Bihar) งานวิจัยนี้มีเนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับงานที่สร้าง
ขึ้นเนื่องในพระพุทธศาสนาโดยเริ่มศึกษาจากรากฐานของพระพุทธศาสนาจากแหล่งกําเนิดคือ
ประเทศอินเดียก่อน ในงานมีเนื้อหากล่าวถึงอาคารต่างๆ ในบริเวณวัด ทั้งในอินเดียและในไทย 
นอกจากนี้ยังแสดงการเปรียบเทียบรูปแบบระหว่างงานพุทธศิลป์ที่อยู่ในประเทศอินเดียและงานพุทธ
ศิลป์ไทยที่ได้รับอิทธิพลอินเดียอีกด้วย ความเข้าใจรากฐานงานพุทธศิลป์มากขึ้นจะช่วยให้เห็นรูปแบบ
ของงานพุทธศิลป์ที่หลากหลายและอธิบายรูปแบบทางศิลปะได้อย่างถูกต้อง การศึกษาวิจัยจาก
เอกสารฉบับนี้สามารถเชื่อมโยงกับวัตถุประสงค์ข้อที่ ๑ ในงานวิจัยนี้ได้๑๑๓  

Ranjana Bajracharya ได้ตีพิมพ์บทความวิจัยเรื่องพัฒนาการของวัฒนธรรมการสร้าง
วิหารในเนปาลนี้ ผู้วิจัยได้กล่าวว่า คําว่าอาราม (arama) และวิหาร (vihara) นี้ ปรากฏในวรรณคดี
ทางพระพุทธศาสนา ใช้เรียกที่พักอาศัยของพระสงฆ์ ในกรุงสาวัตถี  ตัวอย่างเช่น อนาถบิณฑิก สร้าง
หมู่ที่พักอาศัยสําหรับสงฆ์ในกรุงสาวัตถี ตั้งชื่อว่า เชตวันวิหาร เพ่ือถวายแด่องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า
และเหล่าสาวก จึงเป็นเครื่องยืนยันได้ว่าพระพุทธเจ้าและเหล่าพระสาวกนั้นเริ่มพํานักอาศัยอยู่ใน
อารามและวิหาร เป็นต้น นอกจากนี้ วัฒนธรรมการสร้างวิหารยัง เป็นเสมือนการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา เช่นเดียวกับในประเทศไทยที่มีการสร้างวัด เป็นเครื่องหมายการมาเยือนของ
พระพุทธศาสนาสู่ดินแดนไทย การศึกษาวิจัยจากเอกสารฉบับนี้ทําให้การวิเคราะห์เปรียบเทียบการ
เผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยงานพุทธศิลป์ประเภทอ่ืนๆมีวิธีการศึกษาที่น่าสนใจมากขึ้น สามารถ
เชื่อมโยงกับวัตถุประสงค์ข้อที่ ๑ ได้๑๑๔ 

Sukumar Dutt นักวิชาการทางด้านพระพุทธศาสนา ได้ค้นคว้าวิจัยเรื่อง พระสงฆ์และ
วัดทางพระพุทธศาสนาในอินเดีย ในประเด็นด้านประวัติศาสตร์และสิ่งที่อุทิศต่อวัฒนธรรมอินเดีย  
และรวบรวมงานพุทธศิลป์ทุกประเภท ร่องรอยของพระพุทธศาสนาที่กระจายไปทั่วอินเดียทั้งใน

                                                 
๑๑๓ Promsak Jermsawatdi. Thai Art with Indian Influences.Delhi : Abhinav Publ.,1979. 

(page 75-76) 
๑๑๔ Ranjana Bajracharya.“The Development of Vihara culture in Nepal”CNAS Journal, 

Vol.22, No.2 (July 1995), p.141-151. 



๘๐ 

 
ภาคเหนือและภาคใต้ เช่น ร่องรอยการสร้างสถาปัตยกรรม สถูป วิหาร พระพุทธรูป และการสร้างวัด
ถ้ําที่มีจิตรกรรมฝาผนัง เป็นต้น รวมไปถึงประวัติศาสตร์ที่ เกี่ยวโยงกันระหว่างแรงศรัทธาต่อ
พระพุทธศาสนากับการสร้างวัฒนธรรมของชาวพุทธในอินเดียซึ่งหมายถึงพระสงฆ์เป็นหลัก๑๑๕ วิธี
การศึกษาสามารถใช้ อ้างอิงเ พ่ือเปรียบเทียบในขั้นตอนของการศึกษารูปแบบการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในวัตถุประสงค์ข้อที่ ๑ และ การวิเคราะห์รูปแบบงานพุทธศิลป์ในวัตถุประสงค์ข้อ ๓ 
ของงานวิจัยนี้ 

ประภาพร ธาราสายทอง ศึกษาเรื่อง ภูมิทัศน์เพ่ือการบําบัดจิตใจ เป็นการศึกษาด้านภูมิ
สถาปัตยกรรม โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือสร้างความรู้และความเข้าใจเรื่องการออกแบบภูมิทัศน์เพ่ือลด
ความเครียดและส่งเสริมสุขภาพจิตของคนในสังคม ส่งผลให้งานภูมิทัศน์ดังกล่าวสามารถช่วยบําบัด
จิตใจ ทําให้คนมีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้น จากการศึกษาของผู้วิจัยดังกล่าวพบว่าองค์ความรู้ในการ
ออกแบบภูมิทัศน์เพื่อการบําบัดจิตใจมากจาก ๓ แนวทาง ได้แก่ แนวทางการออกแบบตามประเพณีที่
สั่งสมมาจากอดีต ซึ่งตอบสนองสภาพธรรมชาติและปรัชญาความเชื่อในท้องถิ่น แนวทางด้านชีววิทยา
และนิเวศวิทยา ซึ่งสร้างความรู้สึกสบายจากการสภาพแวดล้อมที่ส่งเสริมความเป็นอยู่ที่ดี และ
แนวทางที่ให้ความสําคัญกับบุคคล ซึ่งคํานึงถึงการเคลื่อนไหวทางสรีระ การสนับสนุนทางสังคมและ
การตอบสยองต่อสภาพธรรมชาติที่น่าพอใจ ผู้วิจัยแบ่งประเด็นของการออกแบบภูมิทัศน์ได้ ๒ 
ประเด็นหลัก คือ ประเด็นที่เกี่ยวข้องกับความรู้สึก (ความรู้สึกว่าสามารถควบคุมได้และความเป็น
ส่วนตัว การสนับสนุนทางสังคม การเคลื่อนไหวทางสรีระ และการเข้าถึงธรรมชาติและสิ่งเบี่ยงเบน
ความสนใจที่ดี) และประเด็นเกี่ยวกับการออกแบบกายภาพ (แนวคิดในเรื่องสิ่งเร้าในการบําบัดจิตใจ 
การออกแบบภูมิทัศน์ที่สร้างความพึงพอใจและภูมิทัศน์ที่มนุษย์ชอบ)๑๑๖  

เกริก กิตติคุณ และคณะ ได้ศึกษาวิจัยการออกแบบภูมิทัศน์เมืองประวัติศาสตร์เชียงแสน 
เพ่ือรองรับเขตเศรษฐกิจพิเศษชายแดน จังหวัดเชียงราย จากนโยบายของภาครัฐในการจัดตั้งเป็นเขต
เศรษฐกิจพิเศษชายแดนในพ้ืนที่อําเภอเชียงแสน ทําให้เกิดการเปลี่ยนแปลงจากการขยายตัวของการ
ใช้ประโยชน์ที่ดิน และกระทบต่อชุมชนเมืองเก่า รวมทั้งการรุกล้ําแนวเขตโบราณสถาน และสภาพภูมิ
ทัศน์ทางวัฒนธรรมของเมือง๑๑๗ ทางคณะผู้วิจัยได้มีการดําเนินงานวิจัยโดยใช้การสัมภาษณ์ความ
ต้องการรูปแบบภูมิทัศน์ของเมืองเชียงแสน และการสนทนากลุ่มในประเด็นที่เกี่ยวกับองค์ประกอบ
ของภูมิทัศน์เมือง จากตัวแทนภาคประชาชน หน่วยงานภาครัฐ และภาคเอกชน เพ่ือสร้างรูปแบบการ
ออกแบบภูมิทัศน์เมือง โดยใช้แนวคิดพิพิธภัณฑ์มีชีวิต คือ ส่งเสริมการพัฒนาเมือง เชียงแสนควบคู่ไป

                                                 
๑๑๕ Sukumar Dutt. Buddhist Monks and Monasteries of India : Their History and 

Their Contribution to Indian Culture. (Dehli : Motilal Banarsidass Publishers, 2008.),p.2-10. 
๑๑๖ ประภาพร ธาราสายทอง. “ภูมิทัศน์เพื่อการบําบัดจิตใจ”, วิทยานิพนธ์ (ภ.สถ.ม.) จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย, ๒๕๔๖, หน้า ๘. 
๑๑๗ เกริก กิตติคุณ และคณะ. “การออกแบบภูมิทัศน์เมืองประวัติศาสตร์เชียงแสนเพื่อรองรับเขต

เศรษฐกิจพิเศษชายแดน จังหวัดเชียงราย”, วารสารวิชาการคณะเทคโนโลยีอุตสาหกรรม มหาวิทยาลัยราชภัฏ
ล าปาง .ปีท่ี๑๐ ฉบับท่ี ๑ มกราคม ๒๕๖๐ – มิถุนายน ๒๕๖๐ : หน้า ๑๒-๒๕.  



๘๑ 

 
กับการอนุรักษ์สภาพแวดล้อมของชุมชนเมืองเก่า ให้เหมาะสมกับบริบทเอกลักษณ์ของเมือง
ประวัติศาสตร์เชียงแสน 

วุฒินันท์ กันทะเตียน เขียนบทความจากรายงานวิจัยเรื่องภูมิสถาปัตยกรรมของวัดไทย
กับการเรียนรู้และการเสริมสร้างสุขภาวะเชิงพุทธบูรณาการ เผยแพร่เมื่อ พ.ศ.๒๕๖๐ ในการศึกษานี้ผู้
แต่งมีวัตถุประสงค์ ๓ ประการ ได้แก่ ๑) เพ่ือศึกษาแนวคิด โครงสร้าง และลักษณะของวัดในสมัย
พุทธกาล ๒) เพ่ือศึกษาโครงสร้างและลักษณะทางภูมิสถาปัตยกรรมของ วัดไทย และ ๓) เพ่ือ
วิเคราะห์ภูมิสถาปัตยกรรมของวัดไทยกับการเรียนรู้และการเสริมสร้างสุขภาวะเชิงพุทธบูรณาการ  
โดยใช้วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยวิเคราะห์เอกสาร สังเกตการณ์แบบไม่มีส่วนร่วม พร้อมกับ
สัมภาษณ์ และสัมมนากลุ่มย่อย กรอบวิเคราะห์พ้ืนที่ถูกนํามาใช้เพ่ือรวบรวมและวิเคราะห์ข้อมูล แบ่ง
ออกเป็น ๓ แบบ ได้แก่ ๑) พ้ืนที่ทางกายภาพ ๒) พ้ืนที่ทางสังคม และ ๓) พ้ืนที่ทางจิตวิญญาณหรือ
ปัญญา จากการศึกษาพบว่าวัดในสมัย พุทธกาล พัฒนามาจากหลักคิดพ้ืนฐานคือพ้ืนที่ต้องมีความเป็น
“สัปปายะ” หรือเป็น “พ้ืนที่รมณีย์” ซึ่งตรงกับคําว่า “อาราม” และเน้นจุดหมาย ๒ ประการ ได้แก่ 
(๑) ทําให้เป็นพ้ืนที่ละ กิเลส [ปหานาราม] (๒) ทําให้เป็นเขตพัฒนากุศล [ภาวนาราม] ภูมิ
สถาปัตยกรรมของวัดไทย ทั้งในอดีตและปัจจุบัน ได้รับอิทธิพลจากแนวคิดหลัก ๓ ประการ ได้แก่ (๑) 
จักรวาลวิทยาและ ไตรภูมิ (๒) หลักสัปปายะ และ (๓) แนวคิดท่ีผสมผสานระหว่างเรื่องจักรวาลวิทยา
ไตรภูมิหลักสัปปายะและภูมิปัญญาชาวบ้าน สําหรับกรณีศึกษาวัดทั้ง ๕ แห่ง พบว่าได้จัดพ้ืนที่เพ่ือ
ส่งเสริมการเรียนรู้ที่เป็นไปตามศักยภาพและความเหมาะสม ส่วนในด้านการเสริมสร้างสุขภาวะ ได้จัด
พ้ืนที่ให้เกื้อหนุนกันทั้งพ้ืนที่ทางกายภาพ สังคม และจิตวิญญาณหรือปัญญา๑๑๘ ข้อเสนอแนะใน
งานวิจัยคือ วัดไทยควรจะเน้นด้านกายภาพก่อน และให้ความสําคัญกับการร่วมมือกับประชาชน เพ่ือ
สะท้อนความต้องการที่แท้จริง แต่กระนั้นต้องยึดเปูาหมายเดียวกันคือมุ่งให้เป็นวัดสงบ ร่มรื่น และทํา
ให้คนเข้าถึงวัดพร้อมกับการเข้าถึงธรรม 

วิรุจ ถิ่นนคร จากบทความวิจัยเรื่อง แนวทางการปรับปรุงภูมิทัศน์เพ่ือส่งเสริมคุณค่าและ
ความสําคัญด้านมรดกทางวัฒนธรรมวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จังหวัดนครศรีธรรมราช สู่การเสนอ
ชื่อเป็นแหล่งมรดกโลก ผู้เขียนได้ศึกษาและออกแบบปรับปรุงภูมิทัศน์พ้ืนที่อนุรักษ์ที่สําคัญ (core 
zone) บริเวณภายในวัด โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือเสนอรูปแบบการปรับภูมิทัศน์พ้ืนที่อนุรักษ์สําคัญ๑๑๙ 
โดยศึกษาจากเกณฑ์การพิจารณาในการขึ้นบัญชีแหล่งมรดกโลกทางวัฒนธรรมของยูเนสโก กฎหมาย
ต่างๆ ที่ควบคุมในพ้ืนที่ แนวคิดในการอนุรักษ์แหล่งมรดก ประวัติศาสตร์ ปรัชญา คติความเชื่อ 
ขนบธรรมเนียมประเพณีและกิจกรรมต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง และนําผลการวิเคราะห์ทางด้านกายภาพใน

                                                 
๑๑๘ วุฒินันท์ กันทะเตียน. “ภูมิสถาปัตยกรรมของวัดไทยกับการเรียนรูแ้ละการเสริมสร้าง สุขภาวะเชิง

พุทธบูรณาการ”,วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์. ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ ปีพ.ศ. ๒๕๖๐: หน้า ๑๓๗-๑๔๙.  
๑๑๙ วิรุจ ถิ่นนคร. “แนวทางการปรับปรุงภูมิทัศน์เพื่อส่งเสริมคุณค่าและความสําคัญด้านมรดกทาง

วัฒนธรรมวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จังหวัดนครศรีธรรมราช สู่การเสนอช่ือเป็นแหล่ งมรดกโลก”, 
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. ฉบับท่ี ๖๔ ปี ๒๕๕๘: หน้า ๑๕๕-๑๗๐. 



๘๒ 

 
แต่ด้าน ซึ่งประกอบด้วย การใช้ประโยชน์ที่ดิน เส้นทางสัญจร ที่เปิดโล่ง มุมมอง และรูปแบบการ
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมเพ่ือนําไปสู่แนวทางในการปรับปรุงภูมิทัศน์และการกําหนดมาตรการควบคุม
ในด้านต่างๆ โดยสร้างความสําคัญเพ่ือให้วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร เป็นโบราณสถานที่มีคุณค่า 
และมีความสอดคล้องกับเกณฑ์ตัวชี้วัด ในการประกาศคุณค่า โดดเด่นอันเป็นสากล (Outstanding 
Universal Value: OUV) ของแหล่งมรดกทางวัฒนธรรม 

สมบูรณ์ ค าดี จากบทความวิจัยเรื่อง พุทธศิลป์กับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของวัด
ปุาเลไลยก์วรวิหาร จังหวัดสุพรรณบุรี เผยแพร่ในปี พ.ศ.๒๕๖๐ บทความชิ้นนี้มีความมุ่งหมายสําคัญ
เพ่ือศึกษาประเด็นเกี่ยวกับพุทธศิลป์ประเภทพระพิมพ์ที่ทําด้วย เนื้อชิน เนื้อโลหะ เนื้อดินเผา ซึ่งพระ
เกจิอาจารย์ได้สร้างเอาไว้ทีวัดปุาเลไลยก์วรวิหาร อําเภอเมืองสุพรรณบุรี นําเสนอเฉพาะในด้านพุทธจ
ริยศาสตร์ที่ปรากฏในพุทธศิลป์ พร้อมทั้งชี้ให้เห็นว่า พุทธศิลปะแบบพระพิมพ์มีความสําคัญในการ
ช่วยเสริมสร้างความมั่นใจ และสืบสานพระพุทธศาสนาให้เจริญรุ่งเรืองอย่างต่อเนื่องจนถึงปัจจุบัน 
พร้อมทั้งนําเสนอ มุมมองให้คนรุ่นใหม่เลือกใช้สื่อเหล่านี้ให้เกิดประโยชน์สูงสุดผ่านระบบมัลติมิเดีย
ของโลกอินเตอร์เนต (Internet) จูงใจให้ผู้คนเข้ามาเรียนรู้แก่นของพระธรรม ซึ่งเป็นความรับผิดชอบ
ร่วมกันของพุทธศาสนิกชน บทความนี้น่าจะมีคําตอบให้กับคนรุ่นใหม่ (New Generation) ได้ เข้า
มาร่วมกันสร้างสันติสุขให้สังคมที่มีคุณภาพ นอกจากนี้ผู้แต่งยังเขียนบทความวิจัยถึงงานพุทธศิลป์ใน
ด้านของการออกแบบดังจะเห็นได้จากงานวิจัยเรื่องการศึกษาปรัชญาในงานพุทธศิลป์เพ่ือเป็นแนว
ทางการออกแบบตกแต่งภายในพิพิธภัณฑ์พุทธศิลป์ ได้แนวคิดแบ่งออกเป็นสามเรื่องตามหลัก
ไตรสิกขาเพ่ือนําไปสู่แนวทางการปฏิบัติตนที่ดี  

ผู้วิจัยสรุปได้ว่าแนวทางการออกแบบภูมิทัศน์เพ่ือการบําบัดจิตใจจะต้องประกอบด้วย
ประเด็นหลัก ดังนี้คือ การออกแบบให้เกิดการกระตุ้นความรู้สึกอย่างเหมาะสม โดยคํานึงถึงความ
สมดุลของสิ่งเร้าด้านเสียง กลิ่น สัมผัส ภาพ และรส โดยเฉพาะการกระตุ้นทางสายตาด้วยภาพที่มี
ความหลากหลายและความวับซ้อนขององค์ประกอบที่ดึงดูดความสนใจ การจัดองค์ประกอบของพ้ืนที่
ให้เกิดการรับรู้อย่างมีแบบแผน เอกภาพ ความสมดุล และจังหวะ ที่สร้างความพอใจและเป็นการให้
สายตาติดตามภาพนั้นได้อย่างไม่เบื่อ การออกแบบพ้ืนที่โอบล้อมที่สร้างความลึกลับและน่าพอใจ ซึ่ง
จะสร้างความรู้สึกคุ้นเคยและปลอดภัย รวมทั้งสร้างกรอบทางสายตาที่รับรู้ภาพรวมได้ง่ายและน่า
ค้นหา ซึ่งเป็นการเบี่ยงเบนความสนใจให้อยู่ในปัจจุบัน และการออกแบบให้มีองค์ประกอบที่มนุษย์
ชอบและสื่อความหมายทางสัญลักษณ์ ซึ่งจะสร้างความพึงพอใจตามสัญชาติญาณและการสั่งสมทาง
ความคิด และความเชื่อในแต่ละวัฒนธรรม 

๓) งานวิจัยประเด็นที่เกี่ยวข้องกับวัดเจติยภูมิ 

พระครูเจติยภูมิพิทักษ์ ได้ศึกษา อิทธิพลความเชื่อและพิธีกรรมเกี่ยวกับพระธาตุขามแก่น 
ที่มีต่อความศรัทธาต่อศาสนาพุทธของชาวจังหวัดขอนแก่น โดยมีเนื้อความว่า ความเชื่อเกี่ยวกับพระ
ธาตุและพระบรมสารีริกธาตุในสังคมไทย เชื่อกันว่า แม้พญานาคที่อยู่ในแม่น้ําโขงก็พ่นไฟ เ พ่ือเป็น
การบูชาเมื่อถึงกาลออกพรรษาของทุกปี โดยพระธาตุที่ประชาชนนิยมไปสักการบูชาในภาคอีสาน เช่น 
พระธาตุพนม พระธาตุขามแก่น พระธาตุนาดูน เป็นต้น ชาวขอนแก่นเชื่อว่า พระบรมสารีริกธาตุนั้น 



๘๓ 

 
มีปาฏิหาริย์ที่เกิดจาก ๑) พุทธานุภาพ ๒) ธัมมานุภาพ ๓) สังฆานุภาพ ๔) ปุญญานุภาพ และ ๕) เท
วานุภาพ จึงทําให้ผู้ไปตั้งจิตอธิษฐานประสบความสําเร็จในบางครั้ง บางกรณี แต่ไม่ใช่ทุกคนหรือทุก
กรณีจะสําเร็จ ต้องมีองค์ประกอบต่างๆ ร่วมด้วย คือ สถานที่ บุคคลและวัตถุสิ่งของที่นําไป
สักการบูชา๑๒๐ บริบทสําคัญที่เกี่ยวข้องกับพระธาตุขามแก่นจากงานวิจัยนี้ สามารถนํามาวิเคราะห์
เชื่อมโยงกับวัตถุประสงค์ข้อที่ ๑ คือ เพ่ือศึกษารูปแบบการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานในการเผย
แผ่พระพุทธศาสนาของสังคมอีสาน  

สุพจน์ ทองเนื้อขาว ศึกษาความเชื่อเกี่ยวกับพระธาตุขามแก่น ตําบลบ้านขาม อําเภอน้ํา
พอง จังหวัดขอนแก่น ได้กล่าวถึงความสัมพันธ์ของการเคารพสักการะพระธาตุของชาวอีสาน ไว้ว่า 
ภาคตะวันออกเฉียงเหนือ เป็นดินแดนแห่งอารยธรรมมาแต่โบราณ นับพันปีมาแล้ว โดยเฉพาะใน
ตอนบนของภาค จากหลักฐานใบเสมาขนาดใหญ่ที่ปรากฏอยู่  มีลักษณะสลักภาพเกี่ยวกับ
พระพุทธศาสนา ซึ่งมีอายุเก่าไปถึงพุทธศตรรษที่ ๑๒ ตํานานพื้นบ้าน และนิทานพ้ืนบ้านถิ่นอีสานส่วน
ใหญ่มักเกี่ยวกับเรื่องราวทางพระพุทธศาสนา๑๒๑ ผลงานนี้เป็นอีกฉบับที่มีความเกี่ยวข้องกับพระธาตุ
ขามแก่น แต่ให้ข้อมูลเพ่ิมเติมในเชิงประวัติความเป็นมา และ ความเชื่อของชุมชนบริเวณพ้ืนที่ศึกษา 
สามารถนํามาวิเคราะห์เชื่อมโยงกับวัตถุประสงค์ข้อที่ ๑ คือ เพ่ือศึกษารูปแบบการใช้พุทธศิลป์และภูมิ
ทัศนสถานในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของสังคมอีสาน  

จากการศึกษาค้นคว้าที่กล่าวมาข้างต้น จะเห็นได้ว่า การเผยแพร่พระพุทธศาสนาด้วยงาน
พุทธศิลป์ เป็นงานพระพุทธศาสนาเพ่ือสังคมท่ีสําคัญ แม้ไม่ได้เป็นสิ่งที่มีการอธิบายเป็นการโฆษณาให้
คนเข้าวัดด้วยตัวอักษรแต่งานพุทธศิลป์สามารถให้ความหมายถึงการประกาศเป็นหลักธรรมอันเป็น
องค์ประกอบแห่งการตรัสรู้โดยไม่ต้องใช้คําพูดหรือเขียนตัวอักษร ส่วนคุณประโยชน์นั้นจะเกิดขึ้นเมื่อ
ปฏิบัติ ซึ่งผู้สนใจสามารถเป็นผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบเพ่ือยกระดับจิตใจ หรือจะนําข้อคิดที่ได้จากงาน
พุทธศิลป์มาใช้ประโยชน์ในชีวิตประจําวันก็ได้ อย่างไรก็ดี การศึกษาคุณค่าของงานพุทธศิลป์ภายใน
วัดเจติยภูมิยังต้องดําเนินการศึกษาต่อไปและสามารถนําเรื่องที่ค้นคว้าไปศึกษาค้นคว้าต่อยอดได้อีก
ตามเปูาหมายของผู้สนใจ โดยแนวทางการวิจัยและผลการศึกษามีความสัมพันธ์กับวัตถุประสงค์ในการ
วิจัยข้อที่ ๒ ของเรื่อง “วิเคราะห์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน
ของวัดเจติยภูมิ อําเภอน้ําพอง จังหวัดขอนแก่น” โดยการทบทวนวรรณกรรมทั้งเอกสารและงานวิจัย
นั้นประเด็นที่เกี่ยวข้องกับวัดเจติยภูมิทําให้ผู้วิจัยเล็งเห็นว่า สิ่งที่จะสามารถศึกษาเพ่ิมเติมจากผลงาน
ศึกษาที่เผยแผ่แล้วในรุ่นก่อนได้และเป็นประโยชน์ต่อพระพุทธศาสนาและชุมชนคือประเด็นในเรื่อง
ของการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เนื่องจาก ในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนานั้น งานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานต่างเป็นสิ่งสนับสนุนเกื้อกูลกันและกันที่สร้าง

                                                 
๑๒๐ พระครูเจติยภูมิพิทักษ์,“อิทธิพลความเชื่อและพิธีกรรมเกีย่วกับพระธาตุขามแก่นท่ีมตี่อชาวจังหวัด

ขอนแก่น”บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์.มจร.วิทยาเขตขอนแก่นปีท่ี ๘ ฉบับท่ี ๑ (มกราคม-เมษายน,๒๕๕๕). 
๑๒๑ สุพจน์ ทองเนื้อขาว, “ความเชื่อเกี่ยวกับพระธาตุขามแก่น ตําบลบา้นขาม อําเภอน้ําพอง จังหวัด

ขอนแก่น”,วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑติวิทยาลยั : มหาวิทยาลัยมหาสารคาม, ๒๕๔๑),หน้า ๓๔. 



๘๔ 

 
ความน่าประทับใจแก่พุทธศาสนิกชนให้หันหน้าเข้าหาวัด และเข้าใกล้พระธรรม ที่สําคัญคือเป็นปัจจัย
หนึ่งที่สืบทอดอายุพระพุทธศาสนาให้ยาวนานต่อไป 

๒.๖ พื้นที่วิจัย 
ข้อมูลจากเอกสารและการสังเกตงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ภาคสนาม ดําเนินการตาม

กรอบพ้ืนที่วิจัย ๒ ประเด็นหลัก ได้แก่ ๑) ศึกษาข้อมูลจากเอกสารของวัดเจติยภูมิ  และ ๒) ศึกษา
ข้อมูลจากการสํารวจภาคสนาม มีรายละเอียด ดังนี้ 

๒.๖๑ ศึกษาข้อมูลจากเอกสารของวัดเจติยภูมิ  

การศึกษาข้อมูลจากเอกสารประวัติวัดเจติยภูมิ พบว่า ได้มีงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับพ้ืนที่
กรณีศึกษา งานวิจัยของพ้ืนที่กรณีศึกษาอ่ืนๆ ที่มีความเกี่ยวข้องเชื่อมโยงกันกับพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ 
ตลอดจนข้อมูลเอกสารอ่ืนๆ ใช้การอ่าน จัดแบ่งหมวดหมู่ข้อมูลเพ่ือวิเคราะห์และสังเคราะห์เนื้อหา
เอกสารตามคําถามวิจัย (Content Analysis) (ดําเนินการในบทที่ ๒) จากการศึกษาค้นคว้าที่กล่าวมา
ข้างต้น จะเห็นได้ว่า การเผยแพร่พระพุทธศาสนาด้วยงานพุทธศิลป์  เป็นงานพระพุทธศาสนาเพ่ือ
สังคมท่ีสําคัญ แม้ไม่ได้เป็นสิ่งที่มีการอธิบายเป็นการโฆษณาให้คนเข้าวัดด้วยตัวอักษรแต่งานพุทธศิลป์
สามารถให้ความหมายถึงการประกาศเป็นหลักธรรมอันเป็นองค์ประกอบแห่งการตรัสรู้โดยไม่ต้องพูด 
ส่วนคุณประโยชน์นั้นจะเกิดขึ้นเมื่อปฏิบัติ ซึ่งผู้สนใจสามารถเป็นผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบเพ่ือยกระดับ
จิตใจ หรือจะนําข้อคิดที่ได้จากงานพุทธศิลป์มาใช้ประโยชน์ในชีวิตประจําวันก็ได้  อย่างไรก็ดี 
การศึกษาคุณค่าของงานพุทธศิลป์ภายในวัดเจติยภูมิยังต้องดําเนินการศึกษาต่อไปและสามารถนํา
เรื่องที่ค้นคว้าไปศึกษาค้นคว้าต่อยอดได้อีกตามเปูาหมายของผู้สนใจ โดยแนวทางการวิจัยและผล
การศึกษามีความสัมพันธ์กับวัตถุประสงค์ในการวิจัยข้อที่ ๒ ของเรื่อง “วิเคราะห์รูปแบบการใช้พุทธ
ศิลป์และภูมิทัศนสถานเพ่ือการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของวัดเจติยภูมิ(พระธาตุขามแก่น) อําเภอน้ํา
พอง จังหวัดขอนแก่น”  

๑.๖.๒ ศึกษาข้อมูลจากการส ารวจภาคสนาม  

การศึกษาข้อมูลจากการสํารวจภาคสนาม ผู้วิจัยได้สํารวจจากงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์
ของวัดเจติยภูมิ โดยมีพ้ืนที่วิจัยต่างๆ ดังนี้ 

๑) งานพุทธศิลป์ เริ่มศึกษาจากสถาปัตยกรรม ภายในวัดได้แก่ องค์พระธาตุ จัดอยู่ใน
กลุม่ที่มีฐานต่ํา เป็นพุทธศิลปะอีสานล้านช้าง ลักษณะที่เด่นชัดทางรูปทรงมีการผสมสานระหว่างพระ
ธาตุทรงบัวเหลี่ยมกับการย่อมุมทั้งสี่มุมละสามจังหวะ เกิดลักษณะคล้ายการย่อมุมไม้สิบสองที่องค์
ระฆังเหมือนอย่างทางภาคกลางที่เรียกว่าเจดีย์เหลี่ยมย่อมุมไม้สิบสอง ทําให้เป็นสุนทรียภาพเฉพาะ
ท้องถิ่น ในการย่อมุมของเจดีย์เริ่มมีแพร่หลาย ตั้งแต่มีอยุธยาตอนกลางมาจนถึงสมัยกรุงรัตนโกสินทร์
ตอนต้น ซึ่งช่างไทยคงจะดัดแปลงเจดีย์ทรงระฆังแบบลังกาให้เป็นเจดีย์ที่มีฐานสี่เหลี่ยมและองค์ระฆัง
รูปสี่เหลี่ยมพร้อมกันนั้นก็มีการย่อมุมทั้งสี่ด้าน เพ่ือให้ดูสวยงามขึ้น ส่วนรูปทรงบัวเหลี่ยมนั้นมีต้นทาง
รูปแบบศิลปกรรมคล้ายกับบางส่วนของพระธาตุพนม ซึ่งอายุของพระธาตุขามแก่นนั้นสันนิษฐานว่า
ร่วมสมัยกับพระธาตุพนม จังหวัดนครพนม ซึ่งก่อนการปฏิสังขรณ์มีลักษณะคล้ายปราสาทอิฐศิลปะ



๘๕ 

 
เขมรต่อมาจึงปรับรูปแบบเป็นพระธาตุทรงบัวเหลี่ยมที่ผ่านการบูรณปฏิสังขรณ์หลายสมัย เมื่อเกิดการ
ผสมผสานระหว่างรูปทรงบัวเหลี่ยมแบบช่างอีสานและการย่อมุมไม้สิบสองอย่างภาคกลาง รูปทรงที่
สร้างใหม่กลายเป็นศิลปะเฉพาะท้องถิ่นเกิดเอกลักษณ์เป็นภาพจําของชาวขอนแก่นในเวลาต่อมา 
สําหรับองค์พระธาตุขามแก่นนี้ตามประวัติวัดกล่าวถึงตํานานการสร้างพระธาตุโดยเชื่อว่าสร้างครอบ
ตอมะขามที่ตายแล้วสามารถแตกกิ่งก้านขึ้นมามีชีวิตใหม่หลังการเดินทางกลับของคณะพระยา
หลังเขียวอัญเชิญพระบรมอัฐิไปประดิษฐานยังนครพนมตามตํานานสร้างพระธาตุขามแก่น บริเวณ
ใกล้เคียงมีพระธาตุขนาดเล็กที่ทางวัดระบุว่าเป็นของครูบาทั้งเก้าองค์ตามตํานานการก่อสร้างพระธาตุ
ขามแก่น 

๒) องค์พระธาตุขามแก่น หลังจากการปฏิสังขรณ์ ๔ ครั้งใหญ่จนถึงในปัจจุบันมีความสูง 
๑๙ เมตร ฐานด้านทิศตะวันออกและตะวันตกกว้าง ๑๐.๙ เมตรเท่ากัน รอบองค์พระธาตุมีกําแพง
แก้วล้อมรอบทั้งสี่ด้าน สูง ๑.๒ เมตร กําแพงแก้ว ห่างจากองค์พระธาตุโดยเฉลี่ย ๒.๓ เมตร ทุกด้านมี
ประตูเข้าออก ด้านทิศเหนือจํานวน ๒ ช่อง และทิศใต้ ๒ ช่อง กว้างช่องละ ๑ เมตร 

๓) โบสถ์ มีลักษณะสูง รูปแบบอีสาน-รัตนโกสินทร์ โบสถ์มีรูปทรงสอบ สูง มีระเบียงโปร่ง
ด้านหน้าใช้เสารับน้ําหนักสี่ต้น ตัวอาคารรองรับด้วยฐานบัวเตี้ยๆ บัวหัวเสาเป็นแบบที่ช่างชาวอีสาน
ผสมผสานทางรูปแบบกับงานช่างทางภาคกลาง ใช้ระบบหลังคาประดับเครื่องลํายองที่ประกอบด้วย
ช่อฟูา ใบระกา หางหงส์ และนาคสะดุ้ง นอกจากนี้ยังมีการใช้งานประดับรวงผึ้งใต้หน้าบัน มีการใช้ค้ํา
ยันหลังคาเป็นคันทวย มีทางเข้าสู่ตัวโบสถ์สองด้านจากระเบียง ด้านหน้าประดับสิงห์ในสุนทรียภาพ
แบบอีสาน บริเวณใกล้เคียงมีพระธาตุขนาดเล็กที่ทางวัดระบุว่าเป็นของครูบาทั้งเก้าตามตํานานการ
ก่อสร้างพระธาตุขามแก่น 

๔) วิหาร อาคารวิหารหลังปัจจุบันนี้เดิมทีใช้เป็นสิมหรืออุโบสถ(โบสถ์) ปัจจุบันสภาพ
ภายในชํารุด ไม่สะดวกต่อการใช้ทําสังฆกรรมในปัจจุบัน เพ่ือรองรับจํานวนพระสงฆ์ในวัดที่เพ่ิมขึ้น จึง
มีการก่อสร้างโบสถ์หลังใหม่ขึ้นเคียงข้างโบสถ์หลังเก่า ด้วยโบสถ์หลังเก่าเป็นอาคารปูชนียสถานยังคง
มีความงดงามตามสุนทรียภาพทางพุทธศิลป์อีสานทางวัดจึงยังคงรักษาอาคารเดิมไว้ ไม่มีการรื้อถอน 
ครั้นเมื่อมีโบสถ์ใหม่สร้างขึ้นแล้ว โบสถ์หลังเก่าจึงถูกปรับใช้เป็นที่ประดิษฐานพระพุทธรูปโดยปริยาย 
วิหารมีลักษณะทางกายภาพเป็นอาคารก่ออิฐถือปูน มีความสูงน้อยกว่าโบสถ์หลังใหม่ และยังคงเหลือ
ให้เห็นลักษณะพุทธสถาปัตยกรรมอีสานล้านช้าง และน่าจะเก่าแก่กว่าโบสถ์ที่อยู่เคียงข้างกัน ลักษณะ
ของเครื่องลํายองเป็นงานช่างอีสานล้านช้างที่เรียบง่าย หลังคาทรงจั่วสีน้ําตาล มีแปูนลมหรือปูานลม
แบบเรียบ ไม่พบอิทธิพลจากทางภาคกลางมากเท่าโบสถ์หลังใหม่ เช่น ใช้ช่อฟูาที่เรียกว่า โหง่ ทําเป็น
รูปหัวพญานาคแบบพ้ืนเมืองอย่างทางล้านช้าง ประดับลายสีหน้าหรือหน้าบันด้วยลวดลายแสงตะเว็น
หรือลายตะเว็น (หมายถึงดวงตะวัน) ประดับช่วงล่างด้วยลายลูกฟัก และใช้องค์ประกอบที่เรียกว่าฮาง
เผิ้งหรือฮังผึ้งตรงกับการประดับรวงผึ้งอันเป็นชื่อเรียกส่วนปะดับใต้หน้าบันทางศิลปะรัตนโกสินทร์ 
หรือโก่งคิ้วไม้แกะสลักสีขาวสลับฟูาสดใสประดับกระจก หน้าจั่วเหนือโก่งคิ้วเป็นงานประกอบไม้สีขาว
สลับฟูา ด้านล่างของจั่วเป็นลายตาผ้ารูปดอกไม้ ช้าง วัว กระต่าย ตรงกลางจั่วคล้ายอุณาโลมแกะสลัก



๘๖ 

 
ประดับกระจกสีฟูา มีระเบียงด้านหน้าวิหาร ใช้เสาไม้รองรับจั่วหน้าบันที่ปกคลุมระเบียงอยู่ ขนาดของ
วิหารไม่เน้นความใหญ่ มีลักษณะปิดทึบมีช่องทางเข้าออกทางเดียว ใช้ฐานบัวงอนอย่างศิลปะล้านช้าง 

๕) ประติมากรรม ภายในวัดได้แก่ พระพุทธรูปปางต่างๆ ด้านหน้าองค์พระธาตุ และใน
อุทยานภูมิภักดิ์แก่นขาม ประกอบไปด้วยส่วนที่มีผู้นํามาถวายวัดและส่วนที่นํามาประดิษฐานใหม่ เกิด
เป็นแหล่งรวมงานพุทธศิลป์หลายลักษณะที่ปรากฏบนพระพักตร์ของพระพุทธรูป ได้แก่ พระพุทธรูป
ประทับนั่งศิลปะสุโขทัยที่หล่อขึ้นใหม่ พระพุทธชินราชจําลอง พระนาคปรกในศิลปะเขมรที่มีผู้นํามา
ถวาย พระพุทธรูปทรงเครื่องพระมหาจักรพรรดิ พระพุทธรูปประทับยืนปางอุ้มบาตร เป็นต้น 

๖) จิตรกรรมฝาผนัง ด้านหน้าสิมหลังเก่า มีการรองพ้ืนด้วยสีขาวบนผนังก่ออิฐฉาบปูน 
แม้พ้ืนที่ว่างส่วนมากจะแลเห็นสีขาวเรียบง่ายของผนัง แต่มีความโดดเด่นในรายละเอียดเช่น ประตูสิม
เก่าเขียนรูปทหารในเครื่องแบบยศสิบโทยืนยกขาหนึ่งข้างจัดท่าทางถือปืนทําหน้าที่อย่างทวารบาล 
สุนทรียภาพในอารมณ์ขันของช่างพื้นเมือง บริเวณช่องลมวาดรูปวงกลมคล้ายดอกไม้ประดับเพ่ิมความ
สวยงาม 

๗) งานภูมิทัศน์ ได้แก่ พ้ืนที่กิจกรรม ทางวัด มีทั้งจุดพักคอย เช่น ศาลาต่างๆ พ้ืนที่
กิจกรรมเฉพาะ เช่น พ้ืนที่สักการะพระพุทธรูปที่แยกไปประดิษฐานในศาลา พ้ืนที่สําหรับพักผ่อนให้
อาหารปลา พ้ืนที่สําหรับบูชาพญานาค พ้ืนที่สําหรับยกหินเสี่ยงทาย เป็นต้น ในบางจุดเป็นการ
ก่อสร้างข้ึนใหม่พร้อมกับการปรับปรุงภูมิทัศน์ของวัด 

(๑) การจัดรูปแบบพื้นที่ว่างจากแผนผังเดิมของวัด ผู้วิจัยได้เก็บข้อมูลภาคสนามจาก
พ้ืนที่ศึกษาและจากการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลสําคัญ (Key Informant) พบว่า มีสภาพทั่วไป ดังนี้ ผัง
บริเวณแสดงส่วนงานพุทธศิลป์หลัก คือ พระธาตุ โบสถ์ วิหาร โดยโบสถ์หลังที่มีการใช้งานปัจจุบัน
เป็นโบสถ์ที่สร้างขึ้นมาใหม่ในสมัยรัตนโกสินทร์ และวิหารคือโบสถ์หลังเก่าหรือสิมอีสานที่ไม่ได้ใช้
ประกอบพิธีสังฆกรรมแล้ว แต่ยังคงรักษาอาคารเดิมและภายในประดิษฐานพระพุทธรูปโบราณ ซึ่ง
เป็นพระประธานเดิมของวัดและพระพุทธรูปต่างๆ จึงทําหน้าที่เป็นวิหารเก็บรักษาพระพุทธรูปใน
ปัจจุบัน ผู้ออกแบบภูมิทัศน์ได้คํานึงถึงความสําคัญของการเชื่อมต่อของจุดสนใจจากบริเวณหนึ่งไปสู่
บริเวณต่างๆ ของวัดด้วยทางเดินเท้าและการตกแต่งภูมิทัศน์ระหว่างทาง ในส่วนของพุทธศิลป์ผู้มา
สักการะสามารถรับรู้ความงามทางสุนทรียะได้ผ่านการมอง และในส่วนของภูมิทัศน์ เมื่อผู้เดินทางมา
สักการะองค์พระธาตุขามแก่นอยู่ในบรรยากาศที่เป็นสัปปายะและมีทางเดินเชื่อมต่อระหว่างจุดสําคัญ
ท่ามกลางภูมิทัศน์สีเขียวและการจัดสวนใกล้เคียงกับเรื่องราวทางพุทธประวัติจะอํานวยให้ผู้มาเยือน
ซึมซับบรรยากาศธรรมชาติไปพร้อมกับเข้าใกล้ธรรมะโดยไม่เกิดความรู้สึกเบื่อ๑๒๒ 

(๒) การลงพ้ืนที่ภาคสนาม ทําให้เห็นการพัฒนาและส่งเสริมวัดเจติยภูมิให้เป็นที่หมายตา
ของเมือง และอนุรักษ์องค์ประกอบต่างๆ ที่สําคัญภายในวัดโดยปรับปรุงพ้ืนที่ลานหน้าวัดให้เป็นสวน

                                                 
๑๒๒ สัมภาษณ์ นายณฐกันต์ พุทธิพัทธ์สกุล สถาปนิกผู้ออกแบบงานภูมิทัศน์วัดเจติยภูมิ เมื่อวันที่ ๕ 

เดือน มกราคม ๒๕๖๒.  



๘๗ 

 
ปุาซึ่งมีพืชพรรณหลายชนิด และต้นมะขามที่อยู่คู่กับวัดมานาน เพ่ือสะท้อนถึงบรรยากาศเดิม และ
ปรับรูปแบบทางเดินเป็นเส้นตรงในจุดสักการะหลัก และทางเดินที่เป็นเส้นโค้งในสวนหย่อมเพ่ือลด
ความแข็งกระด้าง ปรับปรุงพ้ืนที่ว่างให้สามารถรองรับกิจกรรมประเพณีต่างๆ ที่เกิดขึ้นได้ รื้อย้าย
สิ่งของร่วมสมัยจากผู้บริจาคหรือสิ่งที่สร้างใหม่ที่ใกล้โบราณสถานและอยู่ในตําแหน่งที่บดบัง
ทัศนียภาพของพระธาตุขามแก่น และหากจะมีการสร้างอาคารใหม่ภายในวัด อาคารที่สร้างขึ้นใหม่
ต้องอยู่ในตําแหน่งที่ไม่บดบังทัศนียภาพ โดยมีรูปแบบอาคารที่มีความกลมกลืนกับโบราณสถาน  

(๓) การใช้ประโยชน์พื้นที่ว่าง ในบริเวณวัดเจติยภูมิคํานึงถึงการส่งเสริมเอกลักษณ์
ศิลปวัฒนธรรม และกําหนดการใช้ประโยชน์ที่ดินบริเวณพ้ืนที่โดยรอบให้มีความสอดคล้องกับแนว
ทางการอนุรักษ์และพัฒนาในด้านต่างๆ ได้ เช่น การท่องเที่ยว เป็นต้น รวมถึงการควบคุมหรือการ
ห้ามประกอบกิจกรรมที่ไม่สอดคล้องกับแนวทางการอนุรักษ์พุทธศิลป์เดิมในพ้ืนที่  

(๔) แนวทางปรับปรุงระบบการสัญจร โดยกําหนดการเข้าถึงที่เชื่อมต่อกับเส้นทางหลัก
และเส้นทางรองสําหรับการเข้าถึงด้วยรถยนต์ และกําหนดมาตรการห้ามรถขนาดใหญ่เข้าพ้ืนที่ เพราะ
ทําให้เกิดความสั่นสะเทือนและมลภาวะ และอาจส่งผลให้โบราณสถานและสถานที่สําคัญเกิดความ
เสียหายขึ้นได้ รวมทั้งจัดหาที่จอดรถยนต์และรถนําเที่ยวขนาดใหญ่ ให้อยู่ด้านนอกเขตพ้ืนที่กันชน 
และเพ่ิมระบบขนส่งสาธารณะและรถนําเที่ยว ตลอดจนปรับปรุงลักษณะทางกายภาพที่เหมาะสม 
นอกจากนี้ยังมีการควบคุมพ้ืนที่เปิดโล่งของอาคาร รูปแบบอาคารการใช้สี และการติดตั้งปูายต่างๆ 
รวมถึงการปรับปรุงภูมิทัศน์และฟ้ืนฟูอาคารโบราณสถานในพื้นที่ 

(๕) พื้นที่ว่างภายในวัด มีทั้งพ้ืนที่ว่างสําหรับรองรับกิจกรรมทางศาสนา และพ้ืนที่ว่างที่
ส่งเสริมความเป็นเอกภาพของอาคารหรืองานพุทธศิลป์ สําหรับพ้ืนที่ว่างสําหรับรองรับกิจกรรมทาง
ศาสนาในวันสําคัญ ปรับปรุงพ้ืนที่บริเวณลานหน้าพระธาตุขามแก่นให้มีเอกภาพและ สามารถรองรับ
กิจกรรมประเพณี รวมไปถึงผู้เดินทางมาสักการะ และรองรับกิจกรรมทางศาสนาของชุมชนโดยรอบ 
เช่น การสวดมนต์ในวันสําคัญทางศาสนา วันวิสาขบูชา วันมาฆบูชา วันพระ เป็นต้น ส่วนพ้ืนที่ว่างที่
ส่งเสริมความเป็นเอกภาพขององค์พระธาตุ อาจดัดแปลงให้มีพ้ืนที่สีเขียวเข้ามาช่วยส่งเสริม
บรรยากาศ นอกจากนี้ยังมีการนําสิ่งบดบังสายตาออกจากบริเวณจุดสักการะพระธาตุขามแก่นเพ่ือ
เพ่ิมคุณภาพของมุมมองที่สําคัญของวัด 

(๖) งานตกแต่งสวน ถือเป็นความสําคัญในการจัดภูมิทัศนสถาน สําหรับวัดเจติยภูมิ เป็น
งานศิลปะแขนงหนึ่งที่มาเสริมงานพุทธศิลป์ให้น่าชมร่มรื่น ทางวัดเจติยภูมิใช้สิ่งแวดล้อมสรรค์สร้างทั้ง 
หินประดับหลายขนาด งานปูนปั้นประดับสวน น้ําตกจําลอง (Hard Scape) และพืชพรรณต่างๆ 
(Soft Scape) ทั้งไม้พุ่ม ไม้ดอกและไม้ยืนต้น ทั้งนี้มีทั้งพืชพรรณที่มีอยู่เดิมและนํามาจัดวาง
องค์ประกอบใหม่ ภาพของภูมิทัศนสถานที่ปรากฏขึ้นภายหลังการปรับปรุงงานภูมิทัศน์สะท้อนให้เห็น
ได้ว่าผู้ออกแบบคํานึงถึงสิ่งแวดล้อม (environment) ซึ่งหมายรวมไปถึงวัตถุ พฤติกรรม สถานการณ์
ต่างๆ ที่อยู่รอบตัวเรา อาทิ ลมฟูาอากาศ ดิน น้ํา สิ่งมีชีวิต และสิ่งไม่มีชีวิต เหล่านี้จะทําปฏิกิริยา
ร่วมกัน ประกอบกับการเลือกสรรวัสดุพืชพรรณทั้งรักษาพืชพรรณที่มีอยู่เดิมกับส่วนที่ตกแต่งเพ่ิมเติม
เข้ามาใหม ่ทั้งนี่การเลือกสรรพืชพรรณมาใช้ในภูมิทัศนสถานเป็นองค์ประกอบที่มีความสําคัญอย่างยิ่ง



๘๘ 

 
ในการจัดภูมทิัศน์ และการจัดการต่อสภาพแวดล้อมภายนอกอาคารสําหรับวัดเจติยภูมินี้งานภูมิทัศน์
มีบทบาทสําคัญในการช่วยปรุงแต่งโครงการเหล่านั้น ให้มีคุณค่า เป็นจุดมุ่งหมายและช่วยแก้ปัญหา
ความร้อนภายในบริเวณ วัสดุพืชพรรณเป็นส่วนช่วยทําให้เกิดความมีชีวิตชีวาและช่วยปรับ
สภาพแวดล้อมให้ดูดีและสวยงามข้ึน จึงถือได้ว่าสิ่งแวดล้อมมีอิทธิพลต่อผู้เดินทางมาสักการะพระธาตุ
ขามแก่น ตลอดจนพระสงฆ์ผู้ปฏิบัติงานอยู่ภายในบริเวณวัดอย่างยิ่งในปัจจุบัน เป็นปูชนียสถานที่มีพ้ืนที่
สาธารณะสีเขียวเหมาะแก่พุทธศาสนิกชนทุกคน ทั้งคนที่อาศัยอยู่ในสังคมชนบทหรือสังคมในเมือง  

(๗) ทางเดินภายในวัดเจติยภูมิ มีการเชื่อมโยงการเดินทางไปยังเสนาสนะต่างๆเข้าหากัน
ด้วยวัสดุปูพ้ืนที่มีทั้งพ้ืนผิวแบบเรียบและแบบหยาบ มีลวดลายและไม่มีลวดลาย เพ่ือปูองกันการลื่น
ล้มของผู้มาสักการะ และใช้เส้นตรงนําเข้าสู่องค์พระธาตุ หรืออาคารหลังอื่น และใช้เส้นโค้งช่วยให้เกิด
ความผ่อนคลายสําหรับทางเดินในบริเวณสวนหย่อม 

๒.๗ กรอบแนวคิดการวิจัย 
สําหรับงานวิจัยนี้ ปรับปรุงขึ้นหลังจากการทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง โดย

ผู้วิจัย ได้วางกรอบแนวคิดในการวิจัย (conceptual framework) ไว้ดังนี้ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



๘๙ 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 วิเคราะห์การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาด้วยการ

ใช้พุทธศิลป์และ 
ภูมิทัศนสถานของ 

วัดเจติยภูมิ  

บทที่ ๒ 
แนวคิด ทฤษฎีและ
งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง 

๒.๑ แนวคิดเกี่ยวกับการ
เผยแผ่พระพุทธศาสนา   

๒.๒ แนวคิดกระบวนการ
เผยแผ่ด้วยองค์ประกอบ
ศาสนา 

๒.๓ แนวคิดพุทธศิลป์และ
ภูมิทัศนสถานกับการเผย
แผ่พระพุทธศาสนา   
๒.๔ การประยุกต์และการ
ปรับใช้   

๒.๕ งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง  
๒.๖ พ้ืนที่วิจัย 

๒.๗ กรอบแนวคิดการวิจัย 

บทที่ ๓ วิธีด าเนินการ
วิจัย 

๓.๑ รูปแบบงานวิจัย  

๓.๒ กําหนดประชากร
และกลุ่มตัวอย่าง/กลุ่ม
ผู้ ใ ห้ ข้ อ มู ล ห ลั ก ( Key 
Informants) 

๓.๓ เครื่องมือที่ใช้ในการ
วิจัย 

๓.๔ การเก็บรวบรวม

 บทที ่๑ บทน า      ๑ 
๑.๑ ความเป็นมา
และความสําคัญของ
ปัญหา 
๑.๒ คําถามวิจัย 
๑.๓ วัตถุประสงค์
ของการวิจัย   
๑.๔ ขอบเขตของ
การวิจัย   
๑.๕ นิยามศัพท์

เฉพาะที่ใช้ใน
การวิจัย    

๑.๖ ประโยชน์ที่คาด
ว่าจะได้รับ 

บทที่ ๕ สรุป อภิปราย
ผล และข้อเสนอแนะ 
๕.๑ สรุปผลการวิจัย 
๕.๒ อภิปราย
ผลการวิจัย 
๕.๓ ข้อเสนอแนะ  

องค์ประกอบของการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาโดยใช้งานพุทธ
ศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจตยิ
ภูม ิได้แก ่

๑) พื้นที/่ภูมิทัศน์ 
๒) เวลา 
๓) งานพุทธศิลป์ (สถาปัตยกรรม, 

ประตมิากรรม ,จิตรกรรม) 
๔) วัสด-ุอุปกรณ์ที่ใช้ในสมัย
พุทธกาล 
๕) รสนิยมชุมชน 
๖) พระสงฆ์ และ บุคคลที่เกี่ยวข้อง
กับการก่อสร้างงานพุทธศิลป ์
๗) คติความเช่ือและพิธีกรรม 

 

บทที่ ๔ วิเคราะห์การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาด้วยการใช้
พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานใน 
ของวัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง 
จังหวัดขอนแก่น  
๔.๑ ข้อมูลพื้นฐานภาคสนาม  
๔.๒ ผลการวิจัยตาม
วัตถุประสงค์  
๔.๓ องค์ความรู้จากการวิจัย 

 



 

บทท่ี ๓ 

วิธีด าเนินการวิจัย 

ในบทนี้ ได้เสนอวิธีด าเนินการศึกษาการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิ 
โดยเชื่อมโยงถึงวิธีการศึกษาค้นคว้าตามวัตถุประสงค์ซึ่งมีสิ่งที่เกี่ยวข้องประกอบด้วย  การด าเนินงาน
ตามการก าหนดปัญหาที่จะด าเนินการวิจัยรวมถึงวัตถุประสงค์การวิจัย,การก าหนดกรอบแนวคิดและ
ตั้งสมมติฐาน นิยามศัพท์, และการก าหนดแบบการวิจัยเบื้องต้นตามที่ได้วางแผนไว้ในบทที่ ๑ 
ตลอดจนการรวมรวมข้อมูลจากแหล่งปฐมภูมิ , แหล่งทุติยภูมิ ถึงเนื้อหาและทฤษฎีอันสัมพันธ์กับ
หัวข้อวิจัยจากข้อมูลเอกสารงานวิจัยในการทบทวนวรรณกรรมที่เกี่ยวข้องของบทที่ ๒ น าความ
ต่อเนื่องมาสู่วิธีการด าเนินการศึกษาในบทปัจจุบันถึงวิธีการเก็บรวบรวมข้อมูล  ในเรื่องการก าหนด
ประชากร กลุ่มตัวอย่างที่ใช้ในการวิจัย เพ่ือสร้างเครื่องมือและหาประสิทธิภาพของเครื่องมือที่
เหมาะสมในการเตรียมด าเนินการวิเคราะห์ข้อมูลส าหรับบทถัดไป โดยจะเสนอตามล าดับดังต่อไปนี้ 

๓.๑ รูปแบบการวิจัย 
การวิจัยนี้ เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ/ภาคสนาม (Qualitative Research) ผู้วิจัยเลือกใช้

การศึกษาเชิงเอกสาร โดยไม่เน้นข้อมูลเชิงตัวเลขหรือสถิติ  จึงเลือกใช้เครื่องมือส าหรับด าเนินการ
สัมภาษณ์เชิงลึก (Indepth Interview) และการสนทนากลุ่ม (Focus Group) เพ่ือให้เกิดความ
เหมาะสมตามวัตถุประสงค์และค าถามวิจัย  ซึ่งมีขั้นตอนและวิธีการด าเนินงานวิจัย ๓ ขั้นตอน 
ดังต่อไปนี้ 

๓.๑.๑ ขั้นก าหนดกรอบในการวิจัย  

ก าหนดกรอบเนื้อหาในการวิจัย โดยให้อยู่ในประเด็นเกี่ยวกับการเผยแพร่พระพุทธศาสนา
ด้วยงานพุทธศิลป์ และภูมิทัศน์อันเหมาะสมกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 

๓.๑.๒ ขอบเขตของการศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูล 

ขั้นตอนการศึกษาค้นคว้าจะด าเนินไปทั้งศึกษาข้อมูลจากเอกสาร (Document) การ
สังเกต(Observation) และการสัมภาษณ์เชิงลึก(In-Depth Interview) ในส่วนเอกสารและรายงาน
วิจัย ผู้ศึกษารวบรวมข้อมูลจากเอกสารที่เกี่ยวข้องกับการเผยแพร่พระพุทธศาสนาด้วยงานพุทธศิลป์ 
และภูมิทัศน์ โดยอาศัยแหล่งข้อมูลจากหอสมุดกลางของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
วิทยาเขตขอนแก่นและแหล่งข้อมูลอ่ืนๆ เช่น อินเตอร์เน็ต, หนังสือพิมพ์, บทความ, งานวิจัยที่
เกี่ยวข้อง เป็นต้น และด าเนินการสัมภาษณ์เจ้าอาวาสเกี่ยวกับแนวคิดการสร้างงานพุทธศิลป์เพ่ือการ
เผยแพร่พระพุทธศาสนาและสัมภาษณ์ชาวบ้านที่มาท าบุญที่วัด ตลอดจนผู้ที่เดินทางมาเยี่ยมชมงาน
พุทธศิลป์ที่วัดเจติยภูมิ  



๙๑ 

 
๓.๑.๓ ขอบเขตของพ้ืนที่การศึกษาภาคสนาม  

เป็นการศึกษาจากการสังเกตสภาพพ้ืนที่กรณีศึกษาโดยใช้การสังเกตแบบไม่มีส่วนร่ วม 
ข้อสังเกตเป็น ประเด็น ได้แก่ ระยะเวลา งานพุทธศิลป์ที่ส าคัญในวัดเจติยภูมิ งานพุทธศิลป์ดั้งเดิม 
งานพุทธศิลป์ที่สร้างขึ้นใหม่ ภูมิทัศน์ดั้งเดิม ภูมิทัศน์ที่เพ่ิมเข้ามาใหม่ การดูแลรักษางานพุทธศิลป์
ภายในวัด รูปแบบของการเดินทางมาสักการะ เป้าหมายของผู้เดินทางมาสักการะ และ กิจกรรมที่
ส าคัญอันเกี่ยวข้องกับการใช้งานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน  

๓.๒ กลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key Informants) 
กลุ่มประชากรที่ศึกษากลุ่มหลักมาจากการเลือกแบบเจาะจงจากคุณสมบัติโดยเป็น

ผู้เกี่ยวข้องกับการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิ  คือ ผู้ครอบครอง โดยจัดเกณฑ์การ
คัดเลือกประชากรที่ศึกษา(Criteria)ให้แบ่งประเภทกลุ่มผู้ใช้งานออกเป็น ๔ กลุ่ม รวมเป็นจ านวน ๒๐ 
คน ได้แก ่

กลุ่มที่ ๑ กลุ่มฆราวาสซึ่งเกี่ยวข้องกับงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ในการเผยแผ่ศาสนา 
ได้แก่ เจ้าอาวาส, พระสงฆ์ และสามเณรในวัดเจติยภูมิ จ านวน ๕ รูป 

กลุ่มท่ี ๒ ผู้ออกแบบภูมิทัศน์วัดเจติยภูมิ ๒ คน  

กลุ่มที่ ๓ กลุ่มผู้จัดการวัด ได้แก่ ผู้สูงอายุในชุมชนที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับวัดเจติยภูมิหรือมี
หน้าที่รับผิดชอบภายในวัด จ านวน ๒ คน 

กลุ่มท่ี ๔ กลุ่มผู้เกี่ยวข้องกับการใช้งานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ในด้านสุนทรียภาพและการ
เข้ามาใช้พ้ืนที่ภูมิทัศน์ นักเรียนมัคคุเทศก์เยาวชนในท้องถิ่น จ านวน ๕ คนกลุ่มผู้เดินทางมาสักการะ 
จ านวน ๖ คน 

กลุ่มประชากรที่คัดเลือกมาในการศึกษาครั้งนี้จะสามารถส่งเสริมเติมเต็มให้ข้อมูลการใช้
งานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ของวัดเจติยภูมิให้สมบูรณ์ยิ่งขึ้น โดยเกณฑ์การคัดเลือกกลุ่มประชากรมา
ศึกษานี้ เป็นเกณฑ์ที่ผู้วิจัยก าหนดมาเพ่ือการศึกษารูปแบบของการท านุบ ารุงศาสนาของบุคคลที่
เกี่ยวข้องกับวัดพระธาตุขามแก่นในจ านวนที่เหมาะสมซึ่งยังประโยชน์ให้ชุมชนและผู้คนโดยรวม และ
ในกลุ่มสุดท้ายใช้การสุ่มตัวอย่างตามความสะดวก(Convenience Sampling) ตามความสะดวกของ
ผู้ตอบแบบสัมภาษณ์จนกว่าจะได้จ านวนตามก าหนดในขนาดของกลุ่มตัวอย่างซึ่งอาจเรียกวิธีการสุ่ม
แบบบังเอิญ(Accidental Sapling หรือ Haphazard Sampling ) เพ่ือให้เกิดความสอดคล้องในการ
น ามาวิเคราะห์ผลตามวัตถุประสงค์การศึกษาต่อไป โดยจะท าให้ผู้วิจัยได้เติมเต็มข้อมูลการศึกษาใน
มุมมองที่มากกว่าการเดินทางมาสักการะหรือมาบริจาคเงินท าบุญเพียงอย่างเดียว 

๓.๓ เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย  
อุปกรณ์ส าหรับการบันทึกภาพ เสียง ภาพเคลื่อนไหว และแบบบันทึกสภาพจากการเก็บ

ข้อมูลภาคสนาม การสัมภาษณ์บุคคล พระวัดเจติยภูมิ (การจัดการพุทธศิลป์-ภูมิทัศนสถาน) ผู้มา



๙๒ 

 
นมัสการพระธาตุ(ความพึงพอใจ/ประทับใจ) ตลอดการวิเคราะห์  ข้อมูล เพ่ือหาแนวทางข้อสรุปที่
ถูกต้อง ด้วยการใช้แบบสอบสัมภาษณ์ที่ผู้วิจัยสร้างขึ้น โดยการสัมภาษณ์เชิงลึก แล้วสรุปผลอภิปราย
รวบรวมน าเสนอผลการวิจัยสืบต่อไป ซึ่งแนวทางการสัมภาษณ์ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยได้ใช้
เครื่องมือในการเก็บรวบรวมข้อมูล คือ แบบสัมภาษณ์ (แบบสัมภาษณ์การตอบสนองของผู้เกี่ยวข้อง
กับการใช้งานพุทธศิลป์และประชาชนต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และ
ภูมิทัศนสถาน) การจดบันทึก ใช้เครื่องบันทึกเสียง กล้องถ่ายรูป การบันทึกภาพเคลื่อนไหวและเสียง 
เป็นต้น 

๓.๔ การเก็บรวบรวมข้อมูล  
ข้อมูลจากกลุ่มบุคคล ด าเนินการ ดังนี้ 

๑) กลุ่มผู้ใช้งานพุทธศิลป์ทั้งทางตรงและทางอ้อม (เจ้าของสถานที่  ผู้เกี่ยวข้องและผู้มา
เยือน) ใช้วิธีการสัมภาษณ์โดยแบบสัมภาษณ์ที่จัดสร้างขึ้นตามแนวค าถามการวิจัยเพ่ือตอบโจทย์การ
วิจัยในเบื้องต้น เสร็จแล้วท าการสุ่มเลือกมาจัดสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion) เพ่ิมเติม
ข้อมูลให้สมบูรณ์ยิ่งข้ึน ด าเนินการแล้วเสร็จวันที่ ๓๐ พฤศจิกายน ๒๕๖๑  

๒). ข้อมูลที่ผ่านการสะท้อนจากโจทย์ของกลุ่มผู้ใช้งานจริง หลังด าเนินกิจกรรม Focus 
Group ทั้งจากพระและฆราวาส ใช้วิธีการสัมภาษณ์แบบเจาะลึก ( In-Depth Interview) โดยใช้
ค าถามแบบกึ่งโครงสร้าง เป็นการสัมภาษณ์ที่มีแนวค าถามที่เตรียมไว้อย่างกว้างๆ ด าเนินการแล้ว
เสร็จวันที่ ๘ มิถุนายน ๒๕๖๑ ตามวัตถุประสงค์  

ข้อที่ ๑ เพ่ือศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเถรวาทด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศน-
สถานของชาวอีสาน 

ข้อที่ ๒ เพ่ือศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเถรวาทด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศน-
สถานของวัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น 

ข้อที่ ๓ เพ่ือวิเคราะห์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน
ของวัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น 

๓.๕ การวิเคราะห์ข้อมูล 
ในการวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยได้ออกแบบการวิเคราะห์ข้อมูลจากการประมวลหลักฐาน

เอกสารผนวกกับสิ่งที่รวบรวมได้จากการเก็บข้อมูลทั้งจากการส ารวจงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์จาก
ปฏิบัติงานภาคสนาม และจากบุคคล ท าขึ้นโดยการจัดกลุ่มค าถาม-ค าตอบ และการแสดงความ
คิดเห็นและข้อเสนอแนะเป็นหมวดหมู่ แล้วจัดน าข้อมูลเอกสารมาตรวจสอบให้ถูกต้อง เพ่ือวิเคราะห์
ในเชิงสังเคราะห์เนื้อหา อธิบายความให้เห็นข้อเท็จจริง ให้ตรงตามจุดประสงค์ของการศึกษา ตาม
ประเด็นค าถามการวิจัย เช่น การเริ่มด าเนินการวิเคราะห์เมื่อผ่านกระบวนการรวบรวมข้อมูลโดยการ
ลงพ้ืนที่สังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม ทั้งข้อมูลจากการสัมภาษณ์ และเก็บข้อมูลเชิงลึก จากผู้ใช้พุทธศิลป์



๙๓ 

 
และภูมิทัศน์ของวัดเจติยภูมิ ผู้ออกแบบภูมิทัศน์วัดเจติยภูมิ และคนในชุมชนผู้มีส่วนเกี่ยวข้องกับการ
ใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศน์ ส่วนการตรวจสอบข้อมูลและผลการศึกษาจากบุคคล โดยการวางแผน
ด าเนินงานให้ใช้วิธีการจัดประชุมเพ่ือเสนอผลการศึกษาเบื้องต้นแก่ผู้ทรงคุณวุฒิภายนอกและ
ผู้เกี่ยวข้อง ซึ่งจะน ารายละเอียดขั้นตอนการวิเคราะห์มาเรียบเรียงไว้ในบทที่ ๔ จากนั้นจึงจะน าข้อมูล
ที่ได้จากการวิเคราะห์มาเรียบเรียงผลการศึกษาสรุปผลการวิจัยตามโครงสร้างเนื้อหา  อภิปราย
ผลการวิจัย และรายงานข้อเสนอแนะแนวทางส าหรับผู้ศึกษาอ่ืนๆ ที่สนใจจะท าการศึกษาในประเด็น
ที่ใกล้เคียงกันต่อไป  

๑) ด้านการใช้พุทธศิลป์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของวัดเจติยภูมิ 

ผู้มาสักการะวัดเจติยภูมิสามารถเรียนรู้ได้จากศิลปกรรมหรือจากงานพุทธศิลป์ จากงาน
สถาปัตยกรรมภายในวัด หรือจากกิจวัตรประจ าวันของพระสงฆ์ที่ดีงาม ซึ่งทุกสิ่งทุกอย่างภายในวัด
สามารถบ่งบอกและอธิบายถึงความเป็นพระพุทธศาสนาได้เป็นชัดเจน 

๒) ด้านการประยุกต์ใช้ 

พระธาตุขามแก่น ของวัดเจติยภูมิ ในด้านการส่งต่อแรงบันดาลใจในการสร้างงานพุทธ
ศิลป์วัดภายในจังหวัดขอนแก่น พบการประยุกต์ใช้ในหลายแห่งได้แก่ วัดจันทรังษี บ้านหนองบัวน้อย 
ต าบลหนองตูม อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น น ารูปทรงของพระธาตุขามแก่นมาประดับส่วนยอด
ของมณฑป วัดพระธาตุหนองแวง ริมบึงแก่นนคร มีพระธาตุแก่นนครที่ส่วนยอดของอาคารประดับ
รูปทรงพระธาตุขามแก่นซึ่งเป็นอาคารเก้าชั้นมีพ้ืนที่ใช้สอยภายใน วัดธาตุพระอารามหลวงน ารูปทรง
ของพระธาตุขามแก่นจ าลองมาประดับอาคารส าคัญภายในบริเวณวัด และ วัดกลาง อ าเภอเมือง 
จังหวัดขอนแก่น ก็ได้น ารูปทรงของพระธาตุขามแก่นมาประดับส่วนยอดของอาคารส าคัญภายในวัด
เช่นกัน เป็นต้น นอกจากนี้หน่วยงานอีกหลายแห่งที่มีการจ าลองรูปทรงของพระธาตุมาเป็นส่วน
ส่งเสริมอัตลักษณ์ของจังหวัดขอนแก่น ได้แก่ การก่อสร้างศาลหลักเมือง ประจ าจังหวัดขอนแก่น ,ซุ้ม
ประตูเมืองขอนแก่น ในเทศบาลนครขอนแก่น เป็นต้น ส าหรับสถานศึกษา การจ าลองงานพุทธศิลป์
มาเป็นส่วนประดับอาคารสามารถพบตัวอย่างได้ที่ ป้ายประดับก าแพงของโรงเรียนนครขอนแก่น 
ต าบลบ้านทุ่ม อ าเภอเมือง จังหวัดขอนแก่น เป็นต้น สิ่งที่ค้นพบจากการศึกษานี้ตรงกับวัตถุประสงค์
ข้อที่สามในด้านการใช้งานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา  และในวัน
ข้างหน้าอาจพบจ านวนมากขึ้นหากมีการศึกษารวบรวมงานพุทธศิลป์ที่ได้รับอิทธิพลทางศิลปะจาก
พระธาตุขามแก่น วัดเจติยภูมิต่อไปจากการศึกษานี้ 

สถานศึกษาในพ้ืนที่ใกล้เคียงที่ประยุกต์รูปทรงของพระธาตุขามแก่นเป็นองค์ประกอบ
ส าคัญในการออกแบบตราสัญลักษณ์ เช่น โรงเรียนพระธาตุขามแก่น โรงเรียนพระธาตุขามแก่น
วิทยาลัย นอกจากตราสัญลักษณ์ประจ าโรงเรียนในพ้ืนที่ต าบลบ้านขาม โรงเรียนอ่ืนที่อยู่นอกพ้ืนที่
แล้วจะเห็นได้ว่าหลายโรงเรียนในจังหวัดขอนแก่นได้น ารูปทรงของพระธาตุขามแก่นมาเป็นส่วนส าคัญ
ของตราสัญลักษณ์ด้วย สะท้อนให้เห็นความนิยมในความงามของพระธาตุขามแก่นประการหนึ่ง และ
ความเชื่อด้านการปกปักรักษาสถาบันด้วยภาพพระธาตุคู่บ้านคู่เมืองภายใต้ความศักดิ์สิทธ์ทางรูปทรง 
ได้แก่ โรงเรียนนครขอนแก่น โรงเรียนขามแก่นนคร โรงเรียนน้ าพอง โรงเรียนน้ าพองศึกษา โรงเรียน



๙๔ 

 
บ้านค าแก่นคูณ โรงเรียนบ้านกุดเชียงมี และโรงเรียนที่อยู่ในสังกัดองค์การบริหารส่วนจังหวัดทั้ง ๑๑ 
แห่ง ล้วนแต่ใช้ตราพระธาตุขามแก่นทั้งสิ้น ได้แก่ โรงเรียนโคกสูง ประชาสรรพ์ โรงเรียนศรีเสมาวิทยา
เสริม ฯลฯ 

หน่วยงานราชการก็น าภาพพระธาตุขามแก่นมาใช้เป็นตราประจ าหน่วยงานเช่นเดียวกัน
กับสถานศึกษา ได้แก่ ตราประจ าจังหวัดขอนแก่น องค์การบริหารส่วนจังหวัดขอนแก่น ส านักการช่าง
สังกัดองค์การบริหารส่วนจังหวัดขอนแก่น องค์การบริหารส่วนต าบล 

โดยสรุป ลักษณะทางกายภาพของงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ของวัดในสมัยพุทธกาลนั้น
ต้องกับหลัก “สัปปายะ” หรือยึดเกณฑ์สัปปายะเป็นส าคัญ เน้นความร่มรื่นเป็นหลัก หรือเป็นถิ่น
รมณีย์ หรืออารามที่ตรงต่อจุดหมายเพื่อสละละกิเลส [เลนตฺถญฺจ สุขตฺถญฺจ ฌายิตุ จ วิปสฺสิตุ -ใช้เพ่ือ 
หลบเร้น ปลอดสบายจากอันตราย เพื่อเพ่ง พิจารณา และเพ่ือพิจารณาธรรม-ผู้วิจัย] ซึ่งมุ่ง ให้เกิดการ
ปฏิบัติภายในมากกว่าเน้นที่ รูปลักษณ์ภายนอก ดังนั้น วัดในพุทธกาลตามแนวคิด ตามหลักสัปปายะ 
๗ โดยรวมอาจแยกเป็น องค์ประกอบภายนอก และคุณสมบัติที่เป็น ส่วนเฉพาะบุคคล เรียกว่า องค์
คุณเฉพาะบุคคล โดยแบ่งเป็นองค์ประกอบย่อยของแต่ละด้านจึง รวมกันเป็น “สัปปายะ” ทั้งนี้งาน
พุทธศิลป์ทุกประเภทและภูมิทัศน์การสร้างวัดในสมัยพุทธกาลมีคติการสร้างหลายประการหรือที่มา
จากการที่ผู้มีคุณธรรมในศาสนาได้มรณภาพ ซึ่งเมื่อเผาศพแล้วจะเก็บอัฐิธาตุบรรจุไว้ในสถูป และคติ
จากคราวถวายพระเพลิงพระพุทธสรีระ เมื่อกษัตริย์และมหาพราหมณ์จากเมืองต่างๆ ได้ขอแบ่งพระ
บรมสารีริกธาตุส าหรับไปบรรจุไว้ในพระสถูปในเมืองของตนดังนั้นจึงถือเป็นจุดตั้งต้นของการมีวัดหรือ
อาราม๑ นอกจากนี้มูลเหตุการณ์สร้างวัดตามคติโบราณยังสัมพันธ์กับคติว่าด้วยโลกและจักรวาล อีก
ทั้งยังไดเ้ชื่อมโยงกับหลักธรรมส าคัญในพระพุทธศาสนาเช่น พระเจ้าอโศกมหาราชทรงสร้างเสาอโศก
เป็นสัญลักษณ์ที่บอกถึงการจัดวางพ้ืนที่ที่รวมเอาทิศทั้ง ๔ ไว้เพ่ือชี้ให้เห็นว่าเป็นการรวม “ระบบ
จักรวาล”เอาไว้๒ในปัจจุบันการสร้างและวางแผนผังวัดไทยไม่เพียงยึดเอาที่มาหรือคติที่อยู่เบื้องหลัง
เท่านั้น แต่มีความพยายามท าให้วัดปรับตัวเข้ากับยุคสมัยด้วยโดยเฉพาะเมื่อมีการน าแนวคิดด้านภูมิ
สถาปัตยกรรมมาใช้ในประเทศไทย จึงมีการริเริ่มปรับแต่งภูมิทัศน์โดยอาศัยพ้ืนที่สีเขียวเป็น
ส่วนประกอบส าคัญ๓ 

                                                 
๑ ด ารงราชานุภาพ, สมเด็จฯ กรมพระยา. มูลเหตุแห่งการสร้างวัดในประเทศไทย, (พิมพ์เป็นอนุสรณ์

ในงานฌาปนกิจศพ ขุนเกื้อกิจสาร และนางบุญเกิด อูตรวิเชียร ณ เมรุวัดอภัยทายาราม วันที่ ๙พฤษภาคม พ.ศ. 
๒๕๐๒), หน้า ๓-๕. 

๒ สนอดกราส, เอเดรียน, สัญลักษณ์แห่งพระสถูป, พิมพ์คร้ังที่ ๒, ภัทรพร สิริกาญจน, ผู้แปล. 
(กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์วิชาการ, ๒๕๔๑), หน้า ๘๗-๘๙. 

๓ ศศิยา ศิริพานิช, ภูมิทัศน์พ้ืนฐาน, พิมพ์คร้ังที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท อัมรินทร์บุ๊คเซ็นเตอร์ 
จ ากัด, ๒๕๕๘), หน้า ค าน า II-III. 



 

บทท่ี ๔ 

ผลการศึกษาวิจัย 

๔.๑ การเผยแผ่พระพุทธศาสนาเถรวาทด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของ
ชาวอีสาน 

จากเอกสารและงานวิจัยที่ค้นคว้าในบทที่ ๒ ในภาคทฤษฎีที่เกี่ยวข้องยังไม่มีฉบับที่
กล่าวถึงงานพุทธศิลป์และงานภูมิทัศนสถานอย่างตรงไปตรงมา จะมีเพียงส่วนที่เกี่ยวข้องในบาง
ประเด็นจากงานวิจัยของนักวิชาการทั้งรุ่นเก่าและรุ่นปัจจุบัน แต่ทุกเล่มได้แสดงผลการวิเคราะห์ใน
เชิงบวกท าให้เห็นข้อดีของงานพุทธศิลป์กับการทะนุบ ารุงพระพุทธศาสนา และการดึงดูดคนให้เข้าวัด
มากขึ้น ส่วนการศึกษางานพุทธศิลป์ควบคู่ไปกับภูมิทัศนสถาน ในทางทฤษฎียังไม่มีกรอบการวิจัยหรือ
เป็นระเบียบวิธีวิจัยที่ชัดเจน จึงต้องประยุกต์จากศาสตร์ที่เกี่ยวข้องเป็นสหวิทยาการเพ่ือให้ปฏิบัติ
งานวิจัยได้ตามวัตถุประสงค์ หรือสามารถน าวิธีศึกษาหาค าตอบของนักวิชาการในศาสตร์ที่เกี่ยวข้อง
มาเป็นแนวทางในการศึกษา 

ในเรื่องหลักการจัดวางงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ในวัดให้สอดคล้องกันส าหรับภูมิภาค
อีสาน อาศัยปัจจัยหลายๆอย่าง ทั้งจากภายในและภายนอก ปัจจัยภายในได้แก่ ความต้องการของวัด 
ปัจจัยภายนอก ได้แก่ ผู้มาสักการะ หรือ ผู้อุปถัมภ์ และ หากเป็นวัดที่หน่วยงานอ่ืนๆเข้ามามีส่วนร่วม 
ก็เป็นไปได้ว่า ทางวัด หรือชุมชนมีก าลังที่จะดึงศักยภาพของหน่วยงานต่างๆ เข้ามาสนับสนุนพัฒนา
วัดต่อไป เมื่อน าข้อมูลภาคสนามมาเปรียบเทียบกับข้อมูลภาคเอกสารแล้ว พบว่าวัดเจติยภูมิในการจัด
ผังบริเวณในครั้งแรกมีความสอดคล้องกับวัดอ่ืนๆที่เน้นความส าคัญไปที่งานพุทธศิลป์ โดยจะสะท้อน 
การจัดวางภูมิทัศน์ได้เป็นอย่างดี ส่วนอาคารอื่นๆหรือสิ่งปลูกสร้างอ่ืนๆที่ตามมาภายหลังนั้น ก็เป็นตัว
สะท้อนปรับตัวของพ้ืนที่และการปรับภูมิทัศน์ให้เหมาะสมตามกาลเวลาได้เช่นกัน จากการทบทวน
วรรณกรรมพบว่าการจัดภูมิทัศน์ส าหรับวัดในสังคมอีสาน สามารถพบได้ทั้งแบบที่จัดให้มีส่วนส าคัญ
อยู่ตรงกลาง พ้ืนที่อ่ืนๆ เป็นองค์ประกอบ รูปแบบที่จัดให้มีอาการส าคัญกระจายตัวตามผังบริเวณ 
และมีการปรับตัวในการใช้สอยพ้ืนที่ในภายหลัง บางวัด รักษาระเบียบ ภูมิทัศน์ให้ส่วนส าคัญยังอยู่จุด
เดิม พื้นท่ีว่างเพ่ือเน้นความส าคัญให้ส่วนหลักของวัดอย่างมีเอกภาพ ส าหรับบางวัดมีการปรับตัวตาม
ความจ าเป็นตามยุคสมัย ท าให้ส่วนส าคัญถูกลดความส าคัญเนื่องจากสิ่งปลูกสร้างอ่ืนๆ บดบัง 

การเผยแผ่พระพุทธศาสนาเถรวาทด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของชาวอีสาน
สอดคล้องกับความเชื่อเกี่ยวกับพระธาตุและพระบรมสารีริกธาตุในสังคมอีสาน เช่น ความเชื่อเกี่ยวกับ
ความศักดิ์สิทธ์ของพระธาตุ แม้พญานาคที่อยู่ในแม่น้ าโขงก็พ่นไฟ เพ่ือเป็นการบูชาเมื่อถึงกาลออก
พรรษาของทุกปี โดยพระธาตุที่ประชาชนนิยมไปสักการบูชาในภาคอีสาน เช่น พระธาตุพนม พระธาตุ
ขามแก่น พระธาตุนาดูน เป็นต้น ชาวขอนแก่นเชื่อว่า พระบรมสารีริกธาตุนั้น มีปาฏิหาริย์ที่เกิดจาก 



๙๖ 

 
๑) พุทธานุภาพ ๒) ธัมมานุภาพ ๓) สังฆานุภาพ ๔) ปุญญานุภาพ และ ๕) เทวานุภาพ จึงท าให้ผู้ไป
ตั้งจิตอธิษฐานประสบความส าเร็จในบางครั้ง บางกรณี แต่ไม่ใช่ทุกคนหรือทุกกรณีจะส าเร็จ ต้องมี
องค์ประกอบต่างๆ ร่วมด้วย คือ สถานที่ บุคคลและวัตถุสิ่งของที่น าไปสักการบูชา๑ 

ทั้งหมดนี้คือการด าเนินการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อ การเผยแผ่พระพุทธศาสนาเถรวาท
ด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของชาวอีสาน พบว่า ผลการวิเคราะห์ข้อมูลเป็นไปพบรูปแบบ
การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานเพ่ือการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของ
ภาคอีสานมีหลายแนวทาง ทั้งทางทัศนศิลป์ได้แก่ การสร้างพระธาตุ สิม พระพุทธรูป และฮูปแต้ม 
นอกจากนี้ ยังพบว่ามีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาควบคู่ไปกับวิธีการอ่ืนๆ เช่น วรรณกรรม งานบุญ
ประเพณี และการเทศน์ จะเห็นได้จากพ้ืนที่รองรับกิจกรรมทางศาสนาตามฮีตสิบสองคองสิบสี่ 
ตลอดจนพ้ืนที่ส าหรับด าเนินกิจกรรมต่างๆเฉพาะอย่างอันเกี่ยวเนื่องกับความศรัทธาของชาวอีสาน 
เนื่องจากวัดในอีสานเป็นแหล่งรวมงานพุทธศิลป์ อีกทั้งยังคงเป็นศูนย์กลางของชุมชนและ ในวัด จะมี
กิจกรรม ร่วมกับชุมชน ตามโอกาสส าคัญ ทางศาสนา ซึ่งจัดขึ้นทุกฤดูกาล และมีความผูกพันกับวิถี
ชีวิต ในชุมชน พ้ืนที่ว่างของวัด ท าให้คนในชุมชนได้มาร่วม พิธีส าคัญ จากความสามัคคีของคนใน
ชุมชน เช่น ลานวัด ยังเป็นพ้ืนที่ประกอบพิธี ที่เกี่ยวกับข้าว ใน ประเพณี ๑๒ เดือน หรือฮีตสิบสอง 
คองสิบสี่ของชาวอีสาน ทั้งนี้ยังมีหลายกิจกรรมส่งเสริมการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเพ่ือให้
พุทธศาสนิกชนได้ร่วมกันร าลึกถึงวันส าคัญทางพระพุทธศาสนา โดยมีกิจกรรม พิธีเจริญพระพุทธมนต์ 
เจริญจิตภาวนา ร่วมท าบุญตักบาตรพระสงฆใ์นหลายโอกาส 

๔.๒ การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิ 
ส าหรับผลการวิเคราะห์ข้อมูลตามวัตถุประสงค์ข้อที่ ๒ วัดเจติยภูมิ มีงานพุทธศิลป์ ๓ 

ประเภท คือ งานสถาปัตยกรรม งานประติมากรรม และงานจิตรกรรม โดยมีพระธาตุขามแก่นเป็น
งานพุทธศิลป์หลัก งานประติมากรรมมีทั้งส่วนที่เป็นงานดั้งเดิม และงานประติมากรรมประกอบภูมิ
ทัศน์ จิตรกรรมฝาผนัง ที่ยังคงสภาพให้ชมได้คือบริเวณผนังด้านหน้าสิมเก่า ผู้มาสักการะสามารถ โดย
อาคารสิมเก่าหรือปัจจุบันใช้เป็นวิหาร ซึ่งรับอิทธิพล สถาปัตยกรรมล้านช้างแบบเรียบง่าย วิหาร 
ตั้งอยู่ทางทิศเหนือของพระธาตุ มีขนาดเล็ก ภายนอกทาสีขาว และมีแต้มหรือจิตรกรรมฝาผนังอยู่
ด้านทางเข้าหลักเป็นรูปนายทหารสวมเครื่องแบบที่พบทั่วไปร่วมสมัยไปกับช่วงที่บูรณะวัด การเขียนฮู
ปแต้มท่ีผนังด้านนอกนี้ สะท้อนให้เห็นถึงการค านึงถึงผู้ที่มาสักการะทุกเพศทุกวัยให้สามารถชมความ
งามของภาพได้อย่างทั่วถึง เพราะในอดีตผู้หญิงไม่ได้รับการอนุญาตให้เข้าไปสักการะภายในวิหารตาม
จารีตและวิถีปฏิบัติมาแต่โบราณ 

องค์พระธาตุขามแก่น มีสุนทรียภาพแบบอีสาน ในทางรูปทรงถือว่าเป็นพระธาตุที่มีขนาด
ไม่ใหญ่มาก แต่มีความลงตัวของสัดส่วน และตกแต่งน้อยตามรสนิยมของท้องถิ่น รองรับพระธาตุ 

                                                 
๑ พระครูเจติยภูมิพิทักษ์,“อิทธิพลความเชื่อและพิธีกรรมเกีย่วกับพระธาตุขามแก่นท่ีมตี่อชาวจังหวัด

ขอนแก่น”, บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์. มจร.วิทยาเขตขอนแก่นปีที่ ๘ ฉบับท่ี ๑ (มกราคม-เมษายน,๒๕๕๕). 



๙๗ 

 
อัญชัน ใช้ส่วนประกอบชุดฐานที่เรียกว่าบัวงอน ตามศิลปะล้านช้างของประเทศลาว อยู่ในแผนผัง
สี่เหลี่ยมจัตุรัส ฐานบัวชุดก่อนที่จะถึงองค์ระฆัง มีการน าผ้าจีวรคลุมไว้ เนื่องจากปฏิบัติตามประเพณี 
ทุกปีที่ต้องมีพิธีบูชาพระธาตุ มีการปิดชุดฐานด้วยฐานบัวงอนคาดลูกแก้วอกไก่ที่ท้องไม้เหนือส่วนฐาน
ขึ้นไปเป็นส่วนขององค์ระฆังซึ่งปิดทองจนถึงส่วนยอดมีรูปทรงบัวเหลี่ยมย่อมุมไม้สิบสอง คาดบัวลูก
ฟัก ๑ จังหวะ ต่อด้วยส่วนปล้องไฉน ทรงดอกบัวตูมประดับกลีบบัว ซึ่งมีการแบ่งจังหวะเป็น ๓ ช่วง 
แล้วจึงจบด้วยฉัตร ๕ ชั้น การผสมผสานงานช่างศิลปกรรมอีสานและล้านช้างนี้ท าให้เกิดคุณค่าทาง
สุนทรียะข้ึนในท้องถิ่น ในด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา การสร้างพระธาตุ หรือพระเจดีย์บรรจุพระ
บรมสารริกธาตุขึ้นเป็นศูนย์รวมความศรัทธาเป็นอานิสงส์แก่ผู้สร้าง  ผู้บูชาและเป็นประธานของ
พระพุทธศาสนาในดินแดนแห่งนั้น อันเป็นเป็นสัญลักษณ์ในการด ารงอยู่ของพระพุทธศาสนาและเป็น
เสมือนเครื่องหมายแห่งการตั้งม่ันของพระพุทธศาสนาและความเจริญความบริสุทธิ์ของธรรมที่ถูกต้อง
ในสังคม  การสร้างพระธาตุนอกจากการบรรจุพระบรมสารีริกธาตุของพระพุทธเจ้าหรือพระบรมอัฐิ
แล้วก็ยังเป็นการประกาศหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้าอีกด้วย เช่น ฐานสี่เหลี่ยมของเจดีย์ 
สามารถตีความเทียบกับความหมายของ อริยสัจสี่ ฐานที่เรียงกันสามชั้นคือส่วนฐาน ส่วนกลาง ส่วน
ยอด หมายถึงไตรภูมิ  โดยความหมายขององค์พระเจดีย์ หมายถึง พระพุทธศาสนาอันเป็นที่พ่ึงของ
สัตว์โลกทั้งสามโลกหรือไตรภูมิ คือ กามภูมิ รูปภูมิ และอรูปภูมิ  มีอริยสัจสี่  เป็นธรรมข้อพิจารณาอัน
ท าให้ผู้ปฏิบัติตามได้บรรลุถึงพระนิพพาน  ส่วนปลีบนส่วนยอดและฉัตรคือชั้นของภูมิฝุายสุคติอัน
เป็นไปของสัตว์ผู้ประพฤติชอบมีพระนิพพานเป็นยอดสูงสุด เป็นต้น 

พ้ืนที่โบราณสถานเดิมจากแผนผังบริเวณ เมื่อครั้งประกาศขึ้นทะเบียนโบราณสถานพระ
ธาตุขามแก่นวัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น โดยมีพ้ืนที่โบราณสถานประมาณ ๕๗ 
ตารางวา เมื่อ พ.ศ. ๒๕๒๕ ในแผนผังแสดงต าแหน่งภูมิทัศนสถานคือเจดีย์ วิหาร โบสถ์และกุฏิ  โดย 
ด้านทิศตะวันออกของพระธาตุ มีวิหาร ซึ่งเป็นโบสถ์ หรือสิมหลังเก่า และด้านตะวันออกของโบสถ์เก่า
เป็นโบสถ์ท่ีสร้างข้ึนมาใหม่ 

ด้านทิศเหนือแนวรั้วของวัดติดกับที่นา ด้านทิศตะวันตกของวัดมีสระน้ า รั้วทางเข้าหลัก 
อยู่ทางทิศตะวันออกติดกับถนน ซึ่งเป็นทางสัญจรระหว่างอ าเภอน้ าพอง ไปยังอ าเภอเมืองจังหวัด
ขอนแก่น ด้านตะวันตกเป็นแนวรั้วของวัดที่มีซุ้มประตูทางเข้าอีกด้านหนึ่ง สามารถแลเห็นทัศนียภาพ
ของพระธาตุขามแก่น จากแผนผังเดิม เมื่อ พ.ศ.๒๕๒๕ ภูมิทัศนสถานของวัดยังมีสิ่งปลูกสร้างภายใน
วัดไม่มากนัก ส่วนของสังฆาวาส มีเฉพาะคณะกุฏิ บริเวณทิศตะวันตกเฉียงใต้และทิศตะวันออกเฉียงเหนือ 
ขององค์พระธาตุ 

ผังบริเวณในปัจจุบันมีสิ่งปลูกสร้างเพ่ิมขึ้นหลายรายการ ภายในบริเวณวัดภายหลังขึ้น
ทะเบียนโบราณสถาน ปัจจุบันร่วม ๔๗ ปี ทางวัดมีการปฏิสังขรณ์องค์พระธาตุ ๔ ครั้งใหญ่ และ
ปรับปรุงบริเวณวัดเรื่อยมา มีพระสงฆ์จ าพรรษาอยู่ตลอด พ้ืนที่ว่างในบริเวณวัดมีการจัดภูมิทัศน์และ
ท าพ้ืนที่ให้เกิดประโยชน์ใช้สอยตามความต้องการของยุคสมัย 

ส าหรับแผนผังจากการปรับปรุงภูมิทัศน์ จะเห็นได้ว่า บริเวณที่เป็นงานพุทธศิลป์หลักของ
วัดซึ่งเป็นโบราณสถานยังอยู่ในต าแหน่งเดิม พ้ืนที่ว่างภายในบริเวณวัดมีการปรับเปลี่ยนหลายประการ



๙๘ 

 
เป็นต้นว่า ภูมิทัศน์ บริเวณนอกลานประทักษิณที่มีการท าวัสดุปูพ้ืนที่ล้อมรอบแนวโบราณสถานอยู่ใน
ลักษณะสมดุลและมีเอกภาพทางการมอง กรอบที่สมดุลเพ่ือเน้นย้ าสัดส่วนที่สวยงามทางพ้ืนที่ ได้แก่
ศาลาประจ ามุม และมีการปลูกหญ้าจัดสวนหย่อมระหว่างอาคารโบราณสถานหลักไปยังศาลาทั้ง ๔
หญ้าจัดสวนหย่อมบริเวณพ้ืนที่โล่ง การจัดวางพ้ืนที่กิจกรรมทางศาสนา การท าเส้นทางเดินรถ 
ทางเดินเท้าภายในวัด เส้นทางเดินระหว่างอาคาร ศาลาประจ ามุม บริเวณส่วนของโบราณสถาน, 
อาคารทรงพลับพลาจตุรมุขอเนกประสงค์ ทางด้านทิศตะวันตกและศาลารูปสี่เหลี่ยมผืนผ้า ๒ หลัง
ขนาบข้างลานโล่งบริเวณด้านหน้าพระธาตุ 

บริเวณสระน้ าทางด้านทิศตะวันตกเฉียงเหนือ มีการท าทางเดินเชื่อมโยงระหว่างพ้ืนดินกับ
ผืนน้ าและมีศาลาแปดเหลี่ยมอยู่กลางน้ า ปัจจุบันเป็นพ้ืนที่พักผ่อนหย่อนใจส าหรับผู้มาสักการะ มีจุด
ให้อาหารปลา มีการจัดการพ้ืนที่ว่าง บริเวณทิศใต้ของพระธาตุตลอดแนวรั้ววัด จนถึงทางเดินเท้า
ระหว่างกุฏิสงฆ์ มีการจัดภูมิทัศน์สวนขึ้นใหม่ภายใต้ชื่ออุทยานภูมิภักดิ์แก่นขาม ที่มีทั้งประติมากรรม
ที่เป็นปูชนียวัตถุ และสวน ที่เป็นสิ่งแวดล้อมสรรค์สร้าง ทั้งแบบนุ่ม(softscape)และแบบแข็ง
(hardscape)อยู่ด้วยกัน งานพุทธศิลป์เกี่ยวข้องกับพุทธประวัติและมีการจัดภูมิทัศน์ส่งเสริมงานพุทธ
ศิลป์นั้นให้มีบรรยากาศสอดคล้องกับเรื่องราวในพุทธประวัติ 

ด้านทิศเหนือของวัดมีพ้ืนที่ส าหรับรองรับการปฏิบัติธรรมในบรรยากาศสวนปุาในบริเวณ
นี้ ทั้งพ้ืนที่ ที่เป็นลานธรรม และมีสวนหย่อมอยู่ในบริเวณ นั้น มีทั้งพืชพรรณเก่าที่อยู่ดั้งเดิมและ
สวนหย่อมสร้างขึ้นใหม่ มีงานปูนปั้น ร่วมสมัยที่น ามาตกแต่งภูมิทัศน์ ได้แก่ ขอนไม้จ าลองซึ่งเป็น
สัญลักษณ์ของจังหวัดขอนแก่น สัญลักษณ์ การแสดงต าแหน่ง ในแผนที่ทางอากาศที่ มีลักษณะของ
การปักหมุดหมายยังสถานที่ส าคัญหรือที่หมายปลายทางคล้ายเครื่องหมายแสดงต าแหน่งในเว็ปไซต์กู
เกิ้ลแมพ(Google Map) ใต้ต้นไม้ใหญ่ประดิษฐานพระพุทธรูปนาคปรก พร้อมกับทางเดินจงกรม ที่ใช้
วัสดุปูพ้ืน หลากหลาย จัดวาง ที่นั่งพักผ่อน ในบริเวณนั้นเป็นบางจุดมีถนนกั้นระหว่างพ้ืนที่จอดรถ 
แล้วทางเดินรถจากทางทิศใต้ เข้ามาสู่บริเวณวัด  

ทางวัดมีแผนการปรับปรุงภูมิทัศน์ในอนาคตรองรับการใช้สอยพ้ืนที่ส าหรับวันข้างหน้า ใน
แนวการปรับปรุงนั้นผังบริเวณแสดงต าแหน่งที่จะมีสิ่งปลูกสร้างใหม่ภายในวัด บริเวณแนวก าแพง 
ด้านทิศเหนือของพระธาตุ จะมีการสร้างที่จอดรถเพ่ิมบริเวณมุมตะวันออกของวัด ซึ่งปัจจุบันอยู่ใน
ระหว่างด าเนินการก่อสร้าง และรื้อถอนก าแพงบางส่วนเพ่ือเป็นทางเข้าออก  พ้ืนที่ส าหรับการ
ท่องเที่ยวประกอบกิจกรรมทางศาสนา ในบริเวณเดิมของผังบริเวณวัด กุฏิ และที่พักสงฆ์ ยังอยู่
บริเวณเดิม และที่จอดรถบริเวณ ทิศใต้ก็ยังอยู่บริเวณเดิม จะมีการเปลี่ยนพ้ืนที่ใช้สอยด้านข้างทางเข้า
หลักเป็นร้านอาหารในอนาคต สร้างพิพิธภัณฑ์ภายในวัดขึ้นตรงข้ามกับกุฏิสงฆ์ 

ประโยชน์และคุณค่าที่ได้รับจากการใช้พุทธศิลป์ภูมิทัศนสถานในภาคสนามประการแรก
คือการจัดภูมิทัศน์ท าให้พ้ืนที่มีขอบเขต มีความปลอดภัย ในขณะเดียวกันก็เพ่ิมความสวยงาม เพ่ิม
คุณค่าให้แก่อาคารศาสนสถานหรืองานพุทธศิลป์ ประการที่สอง ลดเสียงรบกวนจากภายนอก จาก
ถนน เพราะต้นไม้ที่ปลูกไว้สามารถกรองเสียงได้ , ประการที่สาม ท าให้บริเวณพ้ืนที่สะอาด ได้รับ
อากาศบริสุทธิ์ เพราะพรรณไม้จะช่วยกรองฝุุนละอองในอากาศให้ความร่มเย็นแก่พ้ืนที่นั้น, ประการที่



๙๙ 

 
สี่ ท าให้มีพ้ืนที่เฉพาะเป็นสัดส่วน มีมุมสงบเมื่อหยุดพักหรือคลายความเหนื่อยล้าจากการเดิน, 
ประการที่ห้า ท าให้สามารถปิดบังสภาพที่ไม่เหมาะ ซึ่งไม่ต้องการให้เห็นเด่นชัด การปลูกพรรณไม้จะ
ช่วยปิดบังสภาพไม่น่าดูได้, ประการที่หก เพ่ือความสุขความสะดวกของผู้ใช้งานหลัก และใช้พ้ืนที่ว่าง
ให้เป็นประโยชน์มากขึ้น เช่น มีการจัดสถานที่นั่งสมาธิ ท าสวนปลูกไม้ดอกไม้ประดับ  รวมทั้งการ
รักษาต้นไม้ใหญ่ไว้ให้ร่มเงาและอากาศบริสุทธิ์ ท าให้มีโอกาสใกล้ชิดธรรมชาติมากขึ้น, ประการที่เจ็ด 
ท าให้สุขภาพกาย สุขภาพจิตดีขึ้น เพราะได้ชมงานพุทธศิลป์  ได้พักผ่อน ได้เดินออกก าลังกาย ได้นั่ง
สมาธิ พบความพึงพอใจในความความสวยงามที่ได้ชม พร้อมทั้งเกิดความใกล้ชิดภายในครอบครัว 
หากมาเป็นครอบครัว รวมทั้งท าให้มีผู้รู้จักงานพุทธศิลป์และสัมผัสธรรมชาติวิทยาไปด้วย, ประการที่
แปด การจัดสวนสาธารณะและท่ีพักผ่อนหย่อนใจต่างๆ จะช่วยให้ประชากรในบริเวณนั้นๆ ได้พักผ่อน 
คลายความเครียดและความกังวลต่างๆ ให้ได้กลับสู่ธรรมชาติมากขึ้น ช่วยให้ประชากรมีสุขภาพกาย 
สุขภาพจิตดี ส่งผลให้อยู่ในสังคมได้อย่างมีความสุข การใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานจึงเป็นการเผย
แผ่พระพุทธศาสนาไปพร้อมกับสัมผัสธรรมชาติ 

จากตัวอย่างการตอบแบบสอบถามจากการสนทนากลุ่ม พบว่า กลุ่ม key informant 
ของวัดเจติยภูมิ มีทิศทางในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาใกล้เคียงกัน ได้แก่ เจ้าอาวาส พระสงฆ์และ
สามเณรประจ าวัด โดยแสดงความคิดเห็นต่อแนวคิด รูปแบบ วิธีการใช้งานพุทธศิลป์และภูมิทัศนส
ถานเพ่ือการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของวัดเจติยภูมิ เช่น ค าถามว่าท่านคิดว่างานพุทธศิลป์และภูมิ
ทัศน์ลักษณะนี้มีความส าคัญ ต่อการเรียนรู้ของผู้มาสักการะและชุมชนหรือไม่ อย่างไร  ค าตอบ
ส่วนมากคือ มีเพราะเป็นการสะท้อนความเป็นพระพุทธศาสนา เป็นศูนย์รวมจิตใจ ได้มานมัสการแล้ว
ท าให้เกิดความสบายใจอ่ิมใจ และ เมื่อถามถึง รูปแบบของการจัดการงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ ผู้ให้
ข้อมูลทุกท่านตอบว่าเหมาะสม เพราะท าให้เกิดความร่มรื่น เป็นที่พักผ่อนและเป็นที่ท่องเที่ยวในเชิง
อนุรักษ์พระพุทธศาสนากับสิ่งแวดล้อม นอกจากนี้ ยังมีความเห็นเรื่องกระบวนการจัดการที่เหมาะสม
ต่อภูมิทัศนสถานและงานพุทธศิลป์ ว่าเป็นการยกย่องเชิดชูพุทธศิลป์ให้โดดเด่น ไม่ให้มีสิ่งอ่ืนมาบดบัง
ทัศนียภาพขององค์พระธาตุ การชมงานพุทธศิลป์ในบรรยากาศที่น้อมน าจิตใจให้เข้าถึงพระพุทธ
สาสนา สามารถสร้างความสงบเย็นท าให้เกิดความสบายใจ มีเพียงผู้ให้ข้อมูลฉบับเดียวที่กล่าวว่า
สถานที่ส าคัญภายในวัดยังไม่โดดเด่นมากพอ ผู้อ่านสามารถดูค าตอบเทียบกับการสนทนากลุ่มได้ใน
ภาคผนวก ข 

ทางวัดเจติยภูมิมีเปูาหมายให้การจัดภูมิทัศน์ส่งเสริมงานพุทธศิลป์จะเป็นกุญแจส าคัญใน
การเผยแผ่พระพุทธศาสนา เป็นที่พักผ่อนเชิงอนุรักษ์ ธรรมชาติ , สิ่งแวดล้อม กับพระพุทธศาสนา
ส่วนปัจจัยที่ส่งเสริมให้คนในชุมชนมีความรักและจิตสาธารณะ มีจิตอาสาในการดูแลรักษาวัด จะท าให้
พระพุทธศาสนาเจริญสืบไป นอกจากนี้การปลูกต้นไม้ใหญ่ สร้างความร่มรื่น สงบเย็นและเป็นต้นไม้
ตามพุทธประวัติจะช่วยสร้างความใกล้ชิดพระพุทธศาสนาแก่ผู้มาสักการะยิ่งขึ้น ส่วนปัจจัยที่เป็น
อุปสรรค การขาดงบประมาณและผู้ดูแลรักษา  

 ในส่วนของค าตอบในการสัมภาษณ์เชิงลึก เกี่ยวกับงานพุทธศิลป์ ผู้ให้ข้อมูลที่ตอบได้
ครบถ้วนคือกลุ่มฆราวาส ในความเข้าใจว่าคือการน าเสนอศิลปกรรมด้วยมิติของพระพุทธศาสนา เป็น



๑๐๐ 

 
การสะท้อนถึงสภาพจิตใจของช่างที่มีความวิริยะอุตสาหะจนผลงานออกมาสวยงาม มีคุณค่าต่อผู้พบ
เห็น แสดงให้เห็นวัตถุประสงค์และเจตนารมณ์ของผู้ก่อสร้างในอดีตมาจนถึงปัจจุบัน เป็นเอกลักษณ์
ของชุมชนและสามารถยกตัวอย่างงานพุทธศิลป์ตลอดจนแยกเป็นประเภทได้ ในด้านการจัดภูมิทัศน-
สถาน ทางวัดถือว่ามีความส าคัญอย่างมาก ต่อผู้มาเยือน เพราะท าให้ผู้มาเยือนได้สัมผัส ความเป็น 
พระพุทธศาสนา , ความส าคัญต่อวัด ได้แก่ การดูแลรักษาภูมิทัศน์สถาน สร้างคุณประโยชน์ต่อวัด ให้
มีการ ดูแลอนุรักษ์วัดอย่างต่อเนื่อง , ในความส าคัญต่อชุมชน ท าให้ชุมชนมีรายได้เพ่ิมจากการ
ท่องเที่ยว รูปแบบการจัดภูมิทัศน์และงานพุทธศิลป์มีความเหมาะสม เอ้ือต่อการบรรลุธรรมเป็นอย่าง
มาก และเป็น ประโยชน์ต่อสาธารณะเพราะสภาพสิ่งแวดล้อมทางกายภาพ สงบเย็น ท าให้ใจเย็นลง
เกิดความสดชื่นเกิด และเกิดสมาธิได้ ส่วนที่ต้องปรับปรุงให้ดียิ่งขึ้นคือ ควรเพ่ิม พ้ืนที่ ร่มเย็น ส าหรับ
เป็นที่นั่งให้สงบเย็น และ เพ่ิมมุม ที่เป็นแหล่งเรียนรู้ของเยาวชน ในอีกด้านหนึ่งก็เปิดโอกาสให้ผู้ที่
อยากท าบุญด้วยทานบารมี, ได้มีช่องทาง ท าบุญ ตามก าลังศรัทธา ส่วนผู้ไม่ประสงค์ จะท าบุญ ทาง
วัดก็ไม่ได้บังคับ โดยปกติถ้าสิ่งใดดีสวยงามในชุมชน ผู้อยู่อาศัยในชุมชนจะเกิดความรักและหวงแหน 
ร่วมกันให้ความส าคัญเสมือน ทุกคนเป็นเจ้าของ และอยากมีส่วนร่วมในการดูแลรักษา 

ในปัจจุบันวัดมีความปรารถนาให้ชุมชนอยู่อย่างสงบสุขสามัคคี และยังมีความตั้งใจจะท า
ให้สถานที่แห่งนี้เป็นแหล่งศึกษาเรียนรู้พระพุทธศาสนาในอนาคตเพ่ือปลูกฝังให้เยาวชนรู้จักคุณค่าของ
พระพุทธศาสนาตั้งแต่อายุยังน้อย ดึงเยาวชนเข้ามาท ากิจกรรมต่างๆโดยปลูกฝังให้เขามีจิตส านึกต่อ
วัด เป็นการบ ารุงพระพุทธศาสนาที่ยั่งยืน จัดกิจกรรมให้ชุมชนเข้ามามีส่วนร่วมในการ จัดกิจกรรม 
และการพัฒนาวัด รวมทั้งการปรับปรุงภูมิทัศน์ต่างๆของวัด โดยจัดภูมิทัศน์ที่สอดคล้อง กับสภาพ
สังคมท้องถิ่น โดยให้ชุมชนมีส่วนร่วม จัดพื้นที่ให้ชุมชน จ าหน่าย สินค้าพ้ืนเมืองแก่นักท่องเที่ยว ซึ่งวัด
ที่สงบร่มรื่นและดูแลงานพุทธศิลป์เป็นอย่างดีเป็นการสะท้อนถึงชีวิตและจิตใจของชุมชน บ่งบอกถึง
ประวัติศาสตร์ ความเป็นมาของวัด และสะท้อนถึงความเชื่อศรัทธาของคนท่ีมีต่อวัด 

ข้อมูลดังกล่าว เป็นการด าเนินการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อสอง เพ่ือศึกษาการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิ พบว่าการใช้พุทธศิลป์ส่งผล
ต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาทั้งจากทางความศรัทธาและความงาม พุทธศิลป์หลักของวัดที่ท าหน้าที่
เป็นสัญลักษณ์แทนองค์พระพุทธเจ้าและใช้เผยแผ่พระพุทธศาสนายังคงเป็นองค์พระธาตุขามแก่น 
โดยเลือกส่งเสริมบรรยากาศภูมิทัศน์ทั้งสิ่งมีชีวิต(soft scape )และสิ่งไม่มีชีวิต(hard scape) ให้งาน
พุทธศิลป์หลักมีเอกภาพ โดยไม่ท าลายหรือบิดเบือนโครงสร้างภูมิทัศนสถานเดิมแต่ส่งเสริมให้มี
เอกภาพด้วยบรรยากาศที่น าศาสตร์สมัยใหม่เข้ามาใช้ เช่น การออกแบบภูมิทัศน์ เพ่ือสะท้อนถึง
บรรยากาศเดิมของภูมิทัศนสถาน โดยทางวัดเลือกคงไว้พืชพรรณดั้งเดิมของวัดอันเกี่ยวข้องกับต านาน
การสร้างพระธาตุขามแก่นตามภูมิทัศนสถานของดอนมะขาม นั่นคือความผูกพันกับปุาที่มีต้นมะขาม 
โดยในต านานการเดินทางได้กล่าวถึง พระมหากัสสปะ เมื่อสมัยราวพุทธศักราชที่ ๓ ได้น าเอาพระอุ
รังคธาตุของพระ พุทธเจ้ามาประดิษฐานที่ภูก าพร้าและได้สร้างองค์พระธาตุพนมขึ้น พระยาหลังเขียว
โมรียกษตริย์ทราบ ข่าวดังนั้น เกิดศรัทธาใคร่น าพระอังคารมาบรรจุไว้ด้วยกัน จึงได้เดินทางมาพร้อม
กับข้าราชบริพาร และพระอรหันต์ทั้งเก้าองค์  ระหว่างเดินทางได้ผ่านดอนมะขามแห่งหนึ่งเป็นเวลา
ค่ าพอดี จึงได้พา กันพักแรมในสถานที่นี้ ในบริเวณที่พักมีต้นมะขามตายต้นใหญ่ต้นหนึ่ง มีแต่แก่นข้าง



๑๐๑ 

 
ใน จึงได้เอาพระ อังคารเก็บไว้ในต้นมะขามต้นนี้ ครั้งเมื่อเดินทางต่อไปยังภูก าพร้า ปรากฏว่าองค์พระ
ธาตุพนมสร้างเสร็จไปเรียบร้อยแล้ว จึงต้องเดินทางกลับถิ่นเดิม เมื่อเดินทางมาถึงดอนมะขามบริเวณ
ที่พักที่เดิมก็พบว่าต้นมะขามที่ตายเหลือแต่แก่นต้นนั้น กลับยืนต้นแตกกิ่งก้านสาขา มีใบเขียวชะอุ่ม 
และดูงามตาเป็นอัศจรรย์ พระยาหลังเขียวและพระอรหันต์ทั้งเก้าองค์ จึงตกลงใจสร้างพระธาตุครอบ
ต้นมะขาม โดยบรรจุพระอังคารของพระพุทธเจ้าพร้อมด้วยแก้วแหวนเงินทอง โดยท าเป็นพระพุทธรูป
แทนพระองค์เข้าบรรจุไว้ในองค์พระธาตุ และก่อสร้างบ้านเรือน ณ บริเวณใกล้ๆพระธาตุ  เป็นต้น 
สิ่งแวดล้อมสรรค์สร้างเหล่านี้จึงเป็นสัญลักษณ์แทนภูมิทัศนสถานอันเกี่ยวพันกับต านานการสร้างพระ
ธาตุขามแก่นที่ท าหน้าที่เสมือนการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่เชื่อมโยงประวัติวัดไว้ด้วย 

๔.๓ วิเคราะห์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของ
วัดเจติยภูมิ 

การวิเคราะห์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติย
ภูมิ ในมิติทางสังคม วัดกับชุมชนผูกพันกันมาช้านาน มิติทางพัฒนาการของพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ ท า
ให้เห็นล าดับเหตุการณ์ทางพ้ืนที่ประวัติศาสตร์ การปรับปรุง การเปลี่ยนแปลง และการคงไว้ที่สะท้อน
ว่าชุมชนยังรักและหวงแหน เห็นคุณค่ากับงานพุทธศิลป์ชิ้นส าคัญของท้องถิ่น ส าหรับมิติทาง
สัญลักษณ์ ได้เห็นการเป็นสัญลักษณ์ของเมือง นอกจากนี้ยังสะท้อนถึงความศรัทธาของเมืองจากการ
น าภาพจ าของพระธาตุขามแก่นไปอยู่บนอาคารส าคัญในรูปแบบของส่วนประดับสถาปัตยกรรม และ
งานประยุกต์ศิลป์ เช่น เครื่องยอดของหลังคาศาสนสถาน ณ มณฑปวัดจันทรังษี การใช้รูปทรง
ศักดิ์สิทธิ์เป็นส่วนหนึ่งของสถาปัตยกรรมร่วมสมัยของโรงเรียนนครขอนแก่น เป็นต้น  นอกจากนี้
รูปทรงของพระธาตุขามแก่นยังปรากฏการใช้งานบนตราสัญลักษณ์ซึ่งประยุกต์ไปใช้งานหลากหลาย
รูปแบบ เช่น ประดับปูายหลักบนรั้วสถานศึกษา หน่วยงานราชการ ลายปักบนเสื้ อ ตราประทับของ
สถาบันหรือหน่วยงานต่างๆ เป็นต้น  สิ่งเหล่านี้ สอดคล้องกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้
พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานอันเป็นสิ่งแทนสัญลักษณ์แห่งพระพุทธศาสนาซึ่ง มีหลายอย่าง ได้แก่ 
พระพุทธรูป รอยพระพุทธบาท ใบโพธิ์ ต้นโพธิ์ ธงธรรมจักร ธงฉัพพรรณรังสี และ รูปธรรมจักร ทั้งใน
สมัยพุทธกาลและเมื่อพระพุทธศาสนาได้มีการเผยแผ่มายังภูมิภาคอีสาน ซึ่งงานพุทธศิลป์และ
สิ่งแวดล้อมสรรค์สร้างที่เรียกว่าภูมิทัศนสถานนี้ได้สร้างขึ้นเพ่ือส่งเสริมการเผยแผ่และการปฏิบัติทาง
พุทธศาสนาโดยตรง และเป็นสิ่งช่วยโน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชน ให้เกิดความศรัทธา ประพฤติ
ปฏิบัติตนในแนวทางท่ีดีงามตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา  

สิ่งที่ผู้สร้างงานศิลปะได้พยายามสื่อสารหรือสอดแทรกไว้ในงานศิลปะแต่ละประเภท เรียก
ได้ว่าเป็นปรัชญาศิลปะในงานพุทธศิลป์ และงานศิลปะที่มีหลักธรรมของพระพุทธศาสนาอยู่ในงาน
ศิลป์นั้นมีอยู่หลายรูปแบบทั้งในรูปแบบของงานศิลปวัตถุหรือพิธีกรรมทางศาสนาซึ่งจะมีหลักธรรมะ
สอนอยู่  โดยแบ่งศึกษา ออกเป็นประเภทต่างๆทั้งพระพุทธรูป  สถูป เจดีย์  อาคารสถานที่และวัตถุ
มงคลต่างๆ เช่นเดียวกับ สถูป  ธรรมจักรศิลากับกวางหมอบ เป็นสัญลักษณ์ที่แสดงถึงพุทธประวัติ
ตอนปฐมเทศนา  และเป็นงานศิลปกรรมอินเดียซึ่งมาพร้อมกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสมัยพระ



๑๐๒ 

 
เจ้าอโศกมหาราช จากนั้นภายหลังการสังคายนาพระธรรมวินัยครั้งที่  ๓ พระเจ้าอโศกมหาราชก็ได้
ทรงจัดส่งพระธรรมทูต ได้แก่ พระโสณะและพระอุตตระเดินทางมาเผยแผ่พระพุทธศาสนายังดินแดน
สุวรรณภูมิในช่วงก่อน  พ.ศ.  ๕๐๐ ท าให้พระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองขึ้นในดินแดนนี้นับแต่นั้นเป็น
ต้นมา ดังมีหลักฐานทางประวัติศาสตร์สมัยทวารวดีที่ขุดพบบริเวณภาคกลางของไทย และต่อมาก็เผย
แผ่มายังภูมิภาคอีสาน  จึงสามารถกล่าวได้ว่า งานศิลปกรรมอันมีความหมายที่เข้าใจร่วมกันเป็นสากล
แม้จะต่างกันด้านรสนิยมทางศิลปะในแต่ละท้องที่ หากแต่งานเหล่านี้เป็นการแสดงถึงเอกลักษณ์อย่าง
หนึ่งทั้งในระดับชาติจนถึงระดับท้องถิ่น ดังนั้นการน างานพุทธศิลป์มาเป็นสื่อในการสอน ปรัชญา  
ธรรมะต่างๆจึงถือได้ว่าเป็นการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในรูปแบบหนึ่ง  ทั้งนี้การดูแลรักษางานพุทธ
ศิลป์และการจัดภูมิทัศนสถานให้ร่มรื่นอยู่เสมอ จะสามารถช่วยดึงดูดให้คนใกล้ชิดพระพุทธศาสนา
มากขึ้นเป็นต้น ส่วนมิติทางสืบสานมรดกทางศิลปะและวัฒนธรรมนั้น มาควบคู่กันกับมิติทางการสืบ
ต่ออายุพระพุทธศาสนา  

   

๔.๒.๑ การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติย
ภูมิจากเอกสารและการสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม 

ภายในวัดมีทั้งพ้ืนที่ว่างส าหรับรองรับกิจกรรมทางศาสนา และพ้ืนที่ว่างที่ส่งเสริมความ
เป็นเอกภาพของอาคารหรืองานพุทธศิลป์ ส าหรับพ้ืนที่ว่างส าหรับรองรับกิจกรรมทางศาสนาในวัน
ส าคัญ ปรับปรุงพ้ืนที่บริเวณลานหน้าพระธาตุขามแก่นให้มีเอกภาพและ สามารถรองรับกิจกรรม
ประเพณี รวมไปถึงผู้เดินทางมาสักการะ และรองรับกิจกรรมทางศาสนาของชุมชนโดยรอบ เช่น การ
สวดมนต์ในวันส าคัญทางศาสนา วันวิสาขบูชา วันมาฆบูชา วันพระ เป็นต้น  ส่วนพ้ืนที่ว่างที่ส่งเสริม
ความเป็นเอกภาพขององค์พระธาตุ อาจดัดแปลงให้มีพ้ืนที่สีเขียวเข้ามาช่วยส่งเสริมบรรยากาศ 
นอกจากนี้ยังมีการน าสิ่งบดบังสายตาออกจากบริเวณจุดสักการะพระธาตุขามแก่นเพ่ือเพ่ิมคุณภาพ
ของมุมมองที่ส าคัญของวัด ส าหรับงานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน มีคุณค่าทางความงาม ให้ความ
ประทับใจแก่ผู้ชม นอกจากนี้ยังให้ความงามในทางสุนทรียะและองค์ประกอบทางศิลปะแล้ว ยังให้
คุณค่าในด้านความเคารพ นับถือ ยกย่อง หรือเทิดทูนบูชาแก่ผู้พบเห็น ทั้งในแง่อามิสบูชา คือ การ
บูชาด้วยวัตถุสิ่งของ และในแง่ธรรมบูชา คือ การบูชาด้วยการปฏิบัติตามพระธรรมค าสั่งสอน๒ เพราะ
ศิลปะแขนงนี้เกิดมาจากศรัทธา หรือความเคารพเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา เป็นแรงบันดาลใจให้
ศิลปินสร้างศิลปะเหล่านี้ขึ้น ซึ่งศิลปะแขนงอ่ืนๆ และสาขาอ่ืนๆ โดยทั่วไป ไม่ให้อารมณ์ศิลปะในด้าน
นี้ ดังนั้น หากจะพิจารณาคุณค่า หรือความส าคัญของศิลปะประเภทพุทธศิลป์ สามารถประมวล
คุณค่าหรือความส าคัญต่างๆจากเอกสารที่ เกี่ยวข้องในประเด็นเรื่องการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วย
การใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานได้ดังนี้๓ 

                                                 
๒ องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๑๕๗/๑๒๔. 
๓ ฟื้น ดอกบัว, พระพุทธศาสนากับคนไทย, (กรุงเทพมหานคร : ศิลปาบรรณาคาร, ๒๕๔๒), หน้า 

๘๗-๒๔๕. 



๑๐๓ 

 
ประการแรก งานพุทธศิลป์ เป็นสัญลักษณ์หรือตัวแทนของพระพุทธเจ้า ผู้ทรงเป็นพระ

บรมศาสดาในพระพุทธศาสนา ซึ่งพุทธศาสนิกชนให้ความเคารพนับถือเลื่อมใส และเป็นแบบอย่าง
แห่งมนุษย์ผู้สามารถพัฒนาศักยภาพของตนเองจนได้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า (ผู้ตรัสรู้ชอบด้วย
พระองค์เอง) ศิลปะที่ให้คุณค่าในด้านนี้ได้แก่ ประติมากรรมต่างๆ เช่น พระพุทธรูป เป็นต้น ซึ่ง
นอกจากจะมีความงามในด้านศิลปะแล้ว พุทธศาสนิกชนทั่วโลกยังให้ความเคารพนับถือเสมือนเป็น
ตัวแทนของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าอีกด้วย ส่วนภูมิทัศน์ที่เหมาะสมจะช่วยส่งเสริมเอกภาพของ
งานพุทธศิลป์และสร้างบรรยากาศที่ดีต่อมุมมองทางทัศนียภาพ 

ประการที่สอง งานพุทธศิลป์ เป็นเครื่องระลึกนึกถึงคุณของพระรัตนตรัย และยังเป็นการ
แสดงถึงความศรัทธาต่อพระรัตนตรัย คือ พระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ์ อีกด้วย ซึ่งเป็นคุณค่า
หลักทางพุทธศิลป์ทุกประเภท ไม่ว่าจะเป็นประเภทสถาปัตยกรรม จิตรกรรม และประติมากรรม 
โดยเฉพาะศิลปะด้านสถาปัตยกรรมที่สร้างขึ้นเพ่ือเป็นเครื่องละลึกถึงคุณพระรัตนตรัยในประเทศไทย
ได้แก่ พระปฐมเจดีย์ จังหวัดนครปฐม พระธาตุพนม จังหวัดนครพนม พระบรมธาตุไชยา จังหวัด
นครศรีธรรมราช พระธาตุล าปางหลวง จังหวัดล าปาง เป็นต้น ในขณะที่พระธาตุขามแก่น วัดเจติยภูมิ 
จังหวัดขอนแก่น แสดงถึงศรัทธาของคนในชุมชนและเป็นสิ่งสะท้อนการเผยแผ่พระพุทธศาสนาอัน
สอดคล้องกับวัดหลายแห่งที่สร้างพระธาตุแสดงความศรัทธาต่อพระพุทธศาสนาของชาวอีสาน 

ประการที่สาม งานพุทธศิลป์ เปรียบเสมือนเป็นการบันทึก หรือเล่าประวัติความเป็นมา
ขององค์พระศาสดา คือ พระพุทธเจ้า (พุทธประวัติ) หรือประวัติของพุทธสาวก (บางครั้งเรียกว่าสาวก
ประวัติ หรืออนุพุทธประวัติ) ที่ส าคัญ เพ่ือเป็นแบบอย่างแก่อนุชนรุ่นหลัง ศิลปะด้านนี้ได้แก่ 
จิตรกรรมฝาผนังต่างๆหรือฮูปแต้ม ภาพวาดพุทธประวัติ สาวกประวัติ ภาพเรื่องราวในชาดกอดีตชาติ
ของพระพุทธเจ้าต่างๆ นอกจากนี้ยังมีภาพแกะสลักเก่ียวกับพุทธประวัติ สาวกประวัติ และชาดกต่างๆ 
เช่น เวสสันดรชาดก เป็นต้น ในขณะที่งานภูมิทัศนสถานที่จัดวางองค์ประกอบโดยสอดคล้องกับ
เรื่องราวทางพุทธประวัติจะช่วยให้เกิดการชมงานพุทธศิลป์ที่เห็นบรรยากาศแวดล้อมอย่างในพุทธ
ประวัติด้วย 

ประการที่สี่ การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้งานพุทธศิลป์มีหลายรูปแบบ ผ่านการ
เก็บรวบรวมค าสั่งสอนในทางพระพุทธศาสนา หลักพระธรรมวินัย หรือหลักพระธรรม ฯลฯ ทั้งแบบ
ลายลักษณ์อักษรและไม่เป็นลายลักษณ์อักษร ตัวอย่างพุทธศิลป์ที่เป็นลายลักษณ์อักษรนี้ได้แก่ คัมภีร์
พระไตรปิฎก และวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนาต่างๆ นอกจากนี้คัมภีร์พระไตรปิฎกนี้ยังมีรูปแบบ
ในลักษณะของงานจารึกบนตัวรองรับต่างๆ เช่น พระไตรปิฎกบนคัมภีร์ใบลาน และพระไตรปิฎกที่
แกะสลักบนแผ่นหิน ก่อนที่จะมีการพิมพ์เป็นหนังสืออย่างในปัจจุบัน เป็นต้น โดยเล่าผ่านบุคคล,
เอกสาร, ศาสนพิธี และสื่อต่างๆตามความสะดวกของยุคสมัย ส่วนที่ เป็นงานพุทธศิลป์ที่ไม่ใช่ลาย
ลักษณ์อักษรได้แก่ งานสถาปัตยกรรม งานจิตรกรรมหรือฮูปแต้ม และงานประติมากรรม ซึ่งเป็นการ
ถ่ายทอดผ่านงานศิลปะในรูปแบบต่างๆอันล้วนแต่มีเปูาหมายในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เช่น 
จิตรกรรมฝาผนังสามารถเล่าเรื่องนรก-สวรรค์ผ่านภาพบรรยากาศที่สอนให้คนเกรงกลัวต่อการท าบาป 
ส่งเสริมการท าความดี ซึ่งสามารถ ยกระดับ ความคิด จิต กาย จนเป็นหนทางเกิดมรรคญาณ งาน



๑๐๔ 

 
ประติมากรรมพระพุทธรูปปางต่างๆสามารถถ่ายทอดสุนทรียภาพของมหาบุรุษลักษณะไปพร้อมกับ
การให้ความรู้เรื่องพุทธประวัติหรือเหตุการณ์ต่างๆโดยไม่ใช้ตัวอักษร อีกทั้งยังมีงานประติมากรรมนูน
ต่ าที่มาจากการท าปูนปั้นหรืองานแกะสลักหินประเภทต่างๆ และแกะสลักไม้ งานสถาปัตยกรรม
สามารถเป็นแหล่งเรียนรู้พุทธศิลป์แขนงต่างๆได้  เป็นต้น ในขณะที่ งานภูมิทัศนสถานจะเป็นสิ่ง
ส่งเสริมให้มีบรรยากาศการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่ดี หรือเมื่อมีความต้องการใช้สอยพ้ืนที่ว่าง
บริเวณศาสนสถานเกิดข้ึน  

ประการที่ห้า งานพุทธศิลป์ เป็นที่พักอาศัยของนักบวชในทางพระพุทธศาสนา เช่น วัด 
อาราม นอกจากนี้วัดยังเป็นสถานที่ที่เก็บ หรือรวบรวมศิลปะทางพระพุทธศาสนาต่างๆ เอาไว้ด้วย 
เนื่องจากว่า “พุทธศิลป์” เหล่านี้ พุทธศาสนิกชนไม่นิยมสร้างขึ้นและเก็บไว้ในสถานที่อ่ืนๆ ที่ไม่ใช่วัด 
ดังนั้น พุทธศิลป์ทั้งหมดไม่ว่าจะเป็นจิตรกรรม ประติมากรรม สถาปัตยกรรม และประติมากรรม ล้วน
เป็นศิลปะที่สร้างขึ้นเพ่ือประดับตกแต่งพุทธสถาน คือ วัด หรือสถานที่อันเกี่ยวข้องด้วยวัดทั้งสิ้น เช่น 
เจดีย์ วิหาร สถูป เป็นต้น แต่ถึงแม้พุทธศิลป์บางอย่าง เช่น ภาพพุทธประวัติ หรือพระพุทธรูป แม้
พุทธศาสนิกชนจะสามารถเก็บรักษาไว้ในบ้านของตน ก็มิใช่เพ่ือความสวยงามแต่อย่างใด แต่ตั้งไว้เพ่ือ
เป็นพุทธานุสสติ คือ เป็นเครื่องระลึกนึกถึงพระรัตนตรัย หรือเพ่ือเป็นพุทธบูชา (การบูชาพระพุทธเจ้า) 
เท่านั้น ส่วนงานภูมิทัศนสถานที่เหมาะสม จะท าให้บริเวณท่ีมีงานพุทธศิลป์เกิดความงามและเชื่อมโยง
ในกิจกรรมเฉพาะพ้ืนที่ได้ เช่นภูมิทัศน์ที่ช่วยก าหนดเขตหรือบริเวณอยู่อาศัยกับพ้ืนที่สังฆกรรม และ
ส่วนที่ใช้ในกิจกรรมร่วมกับสาธารณะ 

ประการสุดท้าย งานพุทธศิลป์ แสดงถึงความศรัทธา ความเจริญก้าวหน้า และความสงบ
สุขของบ้านเมือง อย่างเช่น พระมหากษัตริย์ไทยนับตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ในยามที่บ้านเมืองสงบสุข 
มีความเจริญก้าวหน้าก็มักจะสร้างวัดวาอารามต่างๆ ส าหรับวัดเจติยภูมิ เป็นสิ่งแทนการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในยุคสมัยที่บ้านเมืองมีความสงบสุขจึงมีก าลังสร้างสรรค์งานพุทธศิลป์ แม้จะผ่านการ
บูรณะหลายครั้งหลายสมัย ในงานศิลปะบางประเภทจ าเป็นต้องใช้การตีความ ในงานพุทธศิลป์ก็
เช่นเดียวกัน๔ เช่น ดอกบัวเจ็ดดอก ที่ใช้แทนสัญลักษณ์ของการประสูติในพุทธประวัติ  ต้นโพธิ์ที่ใช้
แทนสัญลักษณ์ของการตรัสรู้ของพระพุทธองค์ และ พระสถูปใช้เป็นสัญลักษณ์แทนการปรินิพพาน 
นอกจากนี้ ดอกบัวในอีกบริบทหนึ่งอาจเป็นงานประดับหรือสัญลักษณ์มงคล เป็นต้น ที่ส าคัญความมุ่ง
หมายสูงสุดของการสร้างสรรค์ผลงานศิลปะที่เกี่ยวเนื่องกับศาสนานั้น ต้องสร้างสรรค์ขึ้นด้วยอุดมคติ
อย่างสูงส่ง ประกอบกับความรู้ ความเชี่ยวชาญอันพึงมีของช่างศิลปะเองด้วย ผลงานจึงจะสะท้อน
ส่งผลให้เกิดความเจริญขึ้นทั้งต่อตัวผู้สร้างเองและต่อสังคมประเทศชาติ 

                                                 
๔ อ านาจ เย็นสบาย. "ตีความพุทธศิลป์ด้วยความสงสัย." สยามรัฐสัปดาห์วิจารณ์ ปีที่ ๓๑ ฉบับที่ ๓ 

(กรกฎาคม ๒๕๒๗). หน้า ๓๐-๓๑. 



๑๐๕ 

 
๔.๒.๒ การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติย

ภูมิจากการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลส าคัญ 

๑) งานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน ประกอบด้วย สถาปัตยกรรม ประติมากรรม งาน
จิตรกรรม และ งานภูมิทัศน์ คือ องค์ประกอบของพุทธศิลป์และพ้ืนที่  ที่มีการจัดสรรพ้ืนที่ศักดิ์สิทธิ์
ดั้งเดิมเข้ากับการจัดสวนซึ่งเป็นศาสตร์ที่เกิดขึ้นภายหลัง ผสมผสานกันท าให้เกิดเป็นผลงานที่มีทั้ง 
คุณสมบัติทางความงามภายนอก ที่มีความน่ามอง การจัดพื้นที่สวยงามสร้างสภาวะแวดล้อมอันเหมาะ
ต่อการเจริญภาวนาหรือศึกษาธรรม ไม่เพียงเท่านั้น ยังมีคุณสมบัติทางความงามภายใน คือสะท้อน
เจตนารมณ์ที่ดีของเปูาหมายในการสร้างพุทธศิลป์ ทั้งงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ต่างก็เป็นสิ่งส่งเสริม
ซึ่งกันและกัน 

๒) การด ารงอยู่ของงานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน เป็นสิ่งที่มีความหมายต่อชุมชนรอบๆ
วัดเจติยภูมิ จะเห็นว่าพิธีทางศาสนาที่เป็นกิจกรรมของวัดและชุมชนในแต่ละช่วงเดือน บังเกิด
ความรู้สึกต่อเนื่องในด้านจิตใจ เสริมสร้างศีลธรรมและความสามัคคีทางอ้อม  

๓) ความงามทางสุนทรียะขององค์พระธาตุขามแก่น หากได้เห็น ครั้งแรกมีความรู้สึก
ประทับใจอย่างไร และภายหลังได้เห็นอีกก็จะมีความรู้สึกประทับใจมาก ยิ่งขึ้น ยิ่งดูนานเข้ ายิ่งมี
ความรู้สึกน่าเลื่อมใสในคุณค่าของต านานการสร้างพระธาตุ ถ้าได้ ศึกษาในองค์ประกอบต่างๆในทาง
ศิลปะแล้ว จะพบว่ามีการน าส่วนประกอบของงานพุทธศิลป์จากประเทศเพ่ือนบ้านมาใช้ร่วมกับงาน
ช่างท้องถิ่นได้อย่างลงตัว  

๔) การส่งเสริมให้คิดถึงสิ่งอ่ืนๆ งานพุทธศิลป์วัดเจติยภูมิ จะก่อให้เกิดการ เปรียบเทียบ
กับผลงานอ่ืนๆ เช่น พระธาตุเจดีย์ต่างๆในภูมิภาคอีสาน ซึ่งมีความเชื่อมโยงทางด้านรูปแบบศิลปะ 
และต านาน เช่น พระธาตุพนม เป็นต้น 

๕) คุณสมบัติที่มีความสมบูรณ์ในตัวทั้งงานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน มีความสมบูรณ์ลง
ตัวในรูปลักษณ์และเรื่องราว ไมส่ามารถแยกส่วนประกอบชิ้นใดชิ้นหนึ่งออกจากกันได้  

ในการสัมภาษณ์เชิงลึก ผู้ให้ข้อมูลส าคัญ(key informants) ได้ให้ข้อมูลที่ส าคัญยิ่งแก่การ
วิเคราะห์ข้อมูล ดังนี้ 

พระครูสุตธรรมภาณี ให้สัมภาษณ์เกี่ยวกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิสป์
และภูมิทัศนสถานถึงความสอดคล้องกับศิลปะและวัฒนธรรมอีสาน ว่า “ส าหรับพระสงฆ์ ผลที่ได้รับ
จากการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน ท าให้พระสงฆ์รวมทั้งพุทธ
บริษัทมีความตระหนักว่า เมื่อบริเวณวัดมีความร่มเย็นแล้ว และการดูแลงานพุทธศิลป์พร้อมไปกับภูมิ
ทัศนสถานอยู่เสมอจะท าให้พัฒนาจิตใจ หรือช าระจิตใจจากงานที่ปฏิบัติไปในตัว เพราะพระสงฆ์ต้อง
ลงมือปฏิบัติด้วยตนเองหลายส่วน ส าหรับผู้มาสักการะได้เห็นภูมิทัศนสถานมีบรรยากาศที่ร่มรื่นและ



๑๐๖ 

 
งานพุทธศิลป์แล้วก็จะเกิดความเบิกบาน ผ่อนคลายความเศร้าหมองในจิตใจ”๕ สอดคล้องกับการ
ใช้ศาสนสถานและศาสนวัตถุเพ่ือการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ซึ่งมีความจ าเป็นอย่างยิ่งเพราะศาสน-
สถานและศาสนวัตถุเป็นสิ่งที่พุทธศาสนิกชนมองเห็นและสัมผัสได้อย่างเป็นรูปธรรมในชีวิตประจ าวัน 
แต่พุทธศาสนิกชนส่วนใหญ่ก็ยังไม่เข้าใจว่า ศาสนสถานและศาสนวัตถุในพระพุทธศาสนานั้น มี
ความส าคัญในระดับเป็นสัญลักษณ์แห่งธรรมอันหมายถึง พระศาสดา ที่เป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา 
เช่นเดียวกับผลงานวิจัยเรื่อง “การศึกษาปรัชญาในงานพุทธศิลป์ต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
กรณีศึกษา : วัดร่องขุ่น ต าบลปุาอ้อดอนชัย อ าเภอเมือง จังหวัดเชียงราย” ที่พบว่างานพุทธศิลป์
ส าคัญต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเถรวาท เนื่องจากการเป็นความสวยงามวิจิตรที่สอดแทรกพุทธ
ปรัชญาในพุทธศาสนา และมีความตรงไปตรงมา เข้าใจง่าย เปรียบเสมือนเป็นการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาโดยการใช้พุทธศิลป์สอดแทรกพุทธปรัชญาที่แยบคาย๖  

นายณัฐกัณฑ์ พุทธิพัทธ์สกุล สถาปนิกผู้ออกแบบภูมิทัศน์วัดเจติยภูมิ พ.ศ.๒๕๖๐ – 
ปัจจุบัน ได้ให้สัมภาษณ์ถึงการออกแบบภูมิทัศน์ในด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนาว่า “โดยส่วนตัวมี
ความประทับใจในรูปทรงพระธาตุขามแก่นตั้งแต่สมัยยังเป็นนักศึกษาที่เรียนในคณะสถาปัตยกรรม
ศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น เมื่อได้รับราชการก็ได้มีโอกาสร่วมงานกับหน่วยงานโรงเรียนพระธาตุ
ขามแก่น สังกัดองค์การบริหารส่วนจังหวัด จึงได้เข้ามาท าบุญที่วัดหลายครั้งและได้ช่วยทางวัด
ออกแบบภูมิทัศน์ทั้งในส่วนบริเวณรอบๆพระธาตุและอุทยานภูมิภักดิ์แก่นขาม มีความตระหนักใน
กระบวนการออกแบบที่ต้องท างานถ่ายทอดความคิดให้ออกมาเป็นรูปธรรมเพ่ือส่งเสริมทัศนียภาพที่
สวยงามให้แก่พระธาตุโดยไม่บดบังงานพุทธศิลป์ดั้งเดิม มีจุดเชื่อมต่อทางเดินที่ไม่น่าเบื่อสามารถชม
แต่ละจุดได้อย่างต่อเนื่อง ภูมิทัศน์ช่วยลดความร้อนสามารถท าให้ผู้มาเดินทางมารู้สึกผ่อนคลาย 
ขั้นตอนการด าเนินงานจริงขณะปฏิบัติหน้าที่มีอุปสรรคเกิดขึ้นหลายประการ แต่ หากผู้ออกแบบมี
ความเลื่อมใสในพระพุทธศาสนาและมีเจตนาที่ดีแล้วจะยิ่งช่วยให้งานออกแบบเพ่ือเผยแผ่พระพุทธศาสนา
เป็นไปด้วยความส าเร็จลงตัวยิ่งขึ้นแม้จะมีอุปสรรคก็ค่อยๆคลี่คลายเหมือนได้ฝึกธรรมะทางจิตใจ”๗ 
การท าความเข้าใจกับงานที่สร้างขึ้นเนื่องในพระพุทธศาสนาโดยเริ่มศึกษาจากรากฐานของ
พระพุทธศาสนาจากแหล่งก าเนิดเพ่ือการถ่ายทอดแนวความคิดได้อย่างตรงเปูาหมายของการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ผู้ออกแบบมีการเปรียบเทียบรูปแบบระหว่างงานพุทธศิลป์ที่อยู่ในประเทศอินเดีย
และงานพุทธศิลป์ไทยที่ได้รับอิทธิพลอินเดียอีกด้วย เพ่ือความเข้าใจรากฐานงานพุทธศิลป์มากขึ้นจะ
ช่วยให้เห็นรูปแบบของงานพุทธศิลป์ที่หลากหลายและอธิบายรูปแบบทางศิลปะได้อย่างถูกต้อง น ามา

                                                 
๕ สัมภาษณ์ พระครูสุตธรรมภาณี, เจ้าอาวาสวัดเจติยภูมิ ต าบลบ้านขาม อ าเภอน้ าพอง จังหวัด

ขอนแก่น, ๒๒ มิถุนายน ๒๕๖๑.  
๖ ภานุวัฒน์ เนียมบาง, “การศึกษาปรัชญาในงานพุทธศิลป์ต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา กรณีศึกษา : 

วัดร่องขุ่น ต. ปุาอ้อดอนชัย อ. เมือง จ. เชียงราย”, สารนิพนธ์วิทยาลัยศาสนศึกษา มหาวิทยาลัยมหิดล, ๒๕๕๑. 
๗ สัมภาษณ์ นายณฐกันต์ พุทธิพัทธ์สกุล, สถาปนิกผู้ออกแบบภูมิทัศน์วัดเจติยภูมิ สังกัดองค์การ

บริหารส่วนจังหวัด จังหวัดขอนแก่น, ๒๒ มกราคม ๒๕๖๒. 



๑๐๗ 

 
สู่การสร้างสรรค์ที่สอดคล้องกันระหว่างงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ สอดคล้องกับ ผลงานวิจัยเรื่อง
ศิลปะไทยที่ได้รับอทิธิพลอินเดีย ของ Promsak Jermsawatdi หรือ พรหมศักดิ์ เจิมสวัสดิ์๘ 

นายสายทอง แสนธรรมพล“ทุกวันที่ได้มาปฏิบัติหน้าที่ดูแลวัดจะพบเห็นชาวขอนแก่นให้
ความเคารพนับถือพระธาตุขามแก่นอย่างสูงโดยเชื่อถือในความศักดิ์สิทธิ์ขององค์พระธาตุว่าได้ปกปัก
รักษาให้ชาวขอนแก่นมีชีวิตที่ร่มเย็นเป็นสุข และมีความเจริญรุ่งเรือง  และหากมาสักการะขอพระ
พระธาตุขามแก่นจะมีความส าเร็จดังปรารถนา  ดังค าที่ชาวขอนแก่นกล่าวต่อๆกันว่า  อภินิหารของ
พระธาตุถ้าใครท ามิดีมิร้าย เช่น ดูถูกดูหมิ่น พูดค าหยาบ  ไม่เคารพสักการะเทพสถิตรักษา  พระธาตุ
จะดลให้มีอันเป็นไปโดยปัจจุบันทันด่วน เช่น  ล้มลง  แต่ถ้าใครไม่ท าการดูหมิ่น  ก็จะได้รับความ
สะดวก มีความสุขสบายประสงค์จะท าสิ่งใด  ค้าขาย  เจ็บปุวย  ถูกขโมย  ถูกคดี  เมื่อมาบนบาน
วิงวอนขอให้ช่วยจะส าเร็จสมดังหวัง  ส าหรับความส าคัญด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้
พุทธศิลป์และภูมิทัศน์ของวัดเจติยภูมินั้น โดยปกติถ้าสิ่งใดดีสวยงามในชุมชน ผู้อยู่อาศัยในชุมชนจะ
เกิดความรักและหวงแหน ร่วมกันให้ความส าคัญเสมือน ทุกคนเป็นเจ้าของ และอยากมีส่วนร่วมใน
การดูแลรักษา”๙ ข้อมูลส าคัญนี้สอดคล้องกับ การออกแบบภูมิทัศน์เพ่ือการบ าบัดจิตใจมากจากสาม 
แนวทาง ได้แก่ แนวทางการออกแบบตามประเพณีที่สั่งสมมาจากอดีต ซึ่งตอบสนองสภาพธรรมชาติ
และปรัชญาความเชื่อในท้องถิ่น แนวทางด้านชีววิทยาและนิเวศวิทยา ซึ่งสร้างความรู้สึกสบายจาก
การสภาพแวดล้อมที่ส่งเสริมความเป็นอยู่ที่ดี และแนวทางที่ให้ความส าคัญกับบุคคล ซึ่งค านึงถึงการ
เคลื่อนไหวทางสรีระ การสนับสนุนทางสังคมและการตอบสนองต่อสภาพธรรมชาติที่น่าพอใจ๑๐ 

นายสุรสิต หนันเรือง ได้ให้สัมภาษณ์ ในค าถามข้อที่แสดงมุมมองของผู้ให้ข้อมูลว่า “มี
ความผูกพันกับวัดเจติยภูมิตั้งแต่สมัยยังเป็นเด็ก มองว่าการใช้งานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานมีส่วน
ส าคัญในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เช่น ภูมิทัศน์ธรรมชาติของวัดเป็นแนวทางในการโน้มน าผู้มา
สักการะพระธาตุขามแก่นได้สัมผัสถึงความสงบร่มเย็น  นอกจากนี้ยังให้ข้อมูลเพ่ิมเติมถึงล าดับประวัติ
การบูรณะวัด การบูรณะปฏิสังขรณ์พระธาตุขามแก่น มีการเรียบเรียงในคราสมโภชการตั้งฉัตร พ.ศ.
๒๔๙๙ ว่าการบูรณะองค์พระธาตุขามแก่น องค์การบริหารส่วนจังหวัดได้จัดท ายอดฉัตรทองค า
ประดิษฐ์ฐานบนองค์พระธาตุขามแก่นและอัญเชิญพระบรมสารีริกธาตุ สมเด็จพระสังฆราช สกลมหา
สังฆปริณายก ทรงประทานเพื่อบรรจุที่ยอดองค์พระธาตุขามแก่นจ าลอง ยอดฉัตรทองค าที่จัดสร้างขึ้น
พร้อมยอดฉัตรเดิม และยอดฉัตรพระธาตุอรหันต์  พร้อมทั้งกล่าวว่ามีล าดับการบูรณะปฏิสังขรณ์วัด
ครั้งส าคัญอยู่ ๕ ครั้ง  โดยครั้งแรก ระหว่าง พ.ศ. ๒๔๕๙ – ๒๔๖๘ ในสมัยพระครูแพง พุทธสโร เจ้า
อาวาสวัดเจติยภูมิ ,ครั้งที่ ๒ เมื่อ พ.ศ. ๒๔๙๘ – ๒๔๙๙ พระสารธรรมมุณี เจ้าคณะจังหวัดขอนแก่น 

                                                 
๘ Promsak Jermsawatdi. Thai Art with Indian Influences.Delhi : Abhinav Publ.,1979. 

(page 75-76) 
๙ สัมภาษณ์ นายสายทอง แสนธรรมพล, ไวยาวัจกรวัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น และ

ประธานสภาวัฒนธรรมต าบลบ้านขาม, ๒๘ มิถุนายน ๒๕๖๑. 
๑๐ ประภาพร ธาราสายทอง. “ภูมิทัศน์เพื่อการบ าบัดจิตใจ”, วิทยานิพนธ์ (ภ.สถ.ม.) จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย, ๒๕๔๖.หน้า ๘. 



๑๐๘ 

 
ได้มีด าริจัดท าฉัตรพระธาตุขึ้น และได้มีการซ่อมแซมบูรณะยอดพระธาตุ องค์พระธาตุใหม่ด้วยโครง
เหล็ก และปูนซีเมนต์ พร้อมทั้งจัดงานตั้งฉัตรพระธาตุขามแก่นในวันอาทิตย์ที่ ๑๑ มีนาคม พ.ศ. 
๒๔๙๙, ครั้งที่ ๓ ปี พ.ศ. ๒๕๓๑ และ ปี พ.ศ. ๒๕๓๔ – ๒๕๓๕ ได้บูรณะพระวิหารอีกครั้ง โดย
งบประมาณจากกรมศิลปากร มูลนิธิพระธาตุขามแก่น และศรัทธาของพุทธศาสนิกชน มีการเสริม
ความมั่นคงแข็งแรง ความสวยงาม รวมถึงการเทพ้ืนคอนกรีตเสริมเหล็กและอาคาร สถานที่โดยรอบ, 
ครั้งที่ ๔ เมื่อ พ.ศ. ๒๕๔๔ – ๒๕๔๖ เป็นการบูรณะปฏิสังขรณ์ครั้งใหญ่ สมัยนายเสริมศักดิ์ พงษ์
พานิช เป็นผู้ว่าราชการจังหวัดขอนแก่นในขณะนั้น ด้วยวัสดุหมักตามกรรมวิธีโบราณ งานลงรักปิด
ทอง งานซ่อมแซมฉัตร ๕ ชั้น องค์พระธาตุอรหันต์ แนวก าแพง งานปรับปรุงภูมิทัศน์ ก่อสร้างศาลา
รายทั้ง ๔ ทิศใหม่ และได้เปลี่ยนยอดฉัตรองค์พระธาตุขามแก่นจากโลหะที่ลงรักปิดทองมาเป็นยอด
ฉัตรทองค า ( น้ าหนักทอง ๓,๕๔๔.๑๐ กรัม มูลค่า ๑,๕๓๖,๗๓๑ บาท ) นอกจากนี้ สมเด็จพระญาณ
สังวร สมเด็จพระสังฆราชสกลมหาปรินายก ทรงประทานพระบรมสารีริกธาตุ ๙ องค์ ให้มาบรรจุไว้ที่
องค์พระธาตุขามแก่นด้วย ต่อมา ครั้งที่ ๕ เมื่อวันศุกร์ที่ ๑๒ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๔๖ สมเด็จพระเทพ
รัตนราชสุดาสยามบรมราชกุมารี เสด็จพระราชด าเนินทรงบรรจุพระบรมสารีริกธาตุ และทรงยกยอด
ฉัตรทองค าองค์พระธาตุขามแก่น ซึ่งตรงกับสมัยนายเสริมศักดิ์ พงษ์พานิช เป็นปลัดกระทรวง
มหาดไทย และนายเจตน์ ธนวัฒน์ เป็นผู้ว่าราชการจังหวัดขอนแก่น”๑๑  

การสร้างวัด พร้อมทั้งการมีพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง 
จังหวัดขอนแก่น สามารถเปรียบเทียบได้กับวัฒนธรรมการสร้างวิหารในสมัยพุทธกาล อีกทั้งยังเป็น
เสมือนการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เช่นเดียวกับในประเทศไทยที่มีการสร้างวัด เป็นเครื่องหมายการมา
เยือนของพระพุทธศาสนาสู่ดินแดนไทย จากค าสัมภาษณ์ของผู้ข้อมูลส าคัญ ท าให้การวิเคราะห์
เปรียบเทียบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้งานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิ 
พบว่ามีจุดแรกเริ่มในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่มีเอกลักษณ์เฉพาะตัว แต่เปูาหมายนั้นสอดคล้อง
กับการสร้างวัดเพ่ือเป็นพุทธบูชาทั้งในพระพุทธศาสนาเถรวาทยุคแรกจนเมื่อมีพระพุทธศาสนาเกิดขึ้น
ในประเทศไทยและต่อเนื่องมายังภูมิภาคอีสาน คือ การอุทิศแรงกายแรงใจสร้างสิ่งสรรเสริญต่อ
หลักธรรมของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 

มัคคุเทศก์น าชมวัดเจติยภูมิ ส่วนใหญ่เมื่อตั้งค าถามทางพุทธศิลป์สามารถแยกประเภทได้
เพียงแต่ในส่วนของภูมิทัศนสถานยังไม่เข้าใจความหมายมากนัก ผู้วิจัยจึงต้องปรับการใช้ค าถามที่ง่าย
เหมาะกับช่วงวัย โดยให้สัมภาษณ์ว่า “ถ้าวัดมีพระธาตุที่สวยงาม มีสวนร่มรื่นก็อยากเดินทางเข้ามาชม
นานๆ นอกจากได้ท าบุญแล้วก็ได้ดูศิลปะของท้องถิ่นและได้พักผ่อนความคิดด้วย แต่ในวันข้างหน้า
อยากให้มีข้อมูลที่เกี่ยวกับพุทธศิลป์จะได้ถ่ายทอดสู่ผู้สนใจได้อย่างถูกต้อง นอกจากเล่าต านานพระ
ธาตุ อยากให้เยาวชนรู้จักพระธาตุขามแก่นช่วยกันดูแลความสะอาดของวัดเพ่ือภูมิทัศน์จะได้งดงาม 

                                                 
๑๑ สัมภาษณ์ นายสุรสิต หนันเรือง, รองนายกองค์การบริหารส่วนต าบลบ้านขาม อ าเภอน้ าพอง 

จังหวัดขอนแก่น, ๒ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๒. 



๑๐๙ 

 
”๑๒ สิ่งนี้สะท้อนให้เห็นบทบาทของมัคคุเทศก์น้อยที่มีต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในวัด ที่สามารถ
ท าหน้าที่เป็นผู้เชื่อมโยงงานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานให้มีความน่าสนใจยิ่งขึ้น  เมื่อต่อไปภายภาค
หน้ามัคคุเทศน์เหล่านี้จะสามารถเป็นตัวอย่างที่ดีของเยาวชนในด้านการอธิบายพุทธศิลป์และภูมิ
ทัศนสถานเชื่อมโยงหลักธรรม ด้านการปฏิบัติธรรม ด้านพิธีกรรม และด้านการเป็นชาวพุทธที่ดี   
นอกจากนี้ ผู้มาสักการะวัดเจติยภูมิยังให้ข้อมูลส าคัญตามวัตถุประสงค์ ดังนี้“มาวัดเจติยภูมิหลายครั้ง
ตามโอกาสส าคัญที่มาได้ และจะมาพระธาตุขามแก่นก่อนชมงานพุทธศิลป์ อ่ืน การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาส าหรับวัดนี้ ค่อนข้างรู้สึกได้ว่าทางวัดมีความตั้งใจให้คนภายนอกเข้าถึงธรรมะมากขึ้น
จากกิจกรรมทางศาสนา รวมทั้งการจัดสวนจัดภูมิทัศน์ ส่วนรูปทรงของพุทธศิลป์ในวัด ยังไม่ได้สังเกต
แต่จะกลับไปสังเกตเพ่ิมเติมว่ามีหลายแห่งใช้ศิลปะที่คล้ายกันกับพระธาตุขามแก่นนี้ นอกจากเรียนรู้
จากพระธาตุขามแก่นแล้วก็รู้จักว่าพุทธศิลป์มีส่วนช่วยให้เห็นการท าเพ่ือศรัทธาถวายพระพุทธศาสนา 
เห็นความอดทน ความตั้งใจของผู้สร้าง น ามาใช้เตือนสติตนเองในชีวิตประจ าวันได้”๑๓  

ข้อมูลดังกล่าวเป็นการด าเนินการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อสาม เพ่ือวิเคราะห์การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิ พบว่ามีการใช้องค์ประกอบ
ส าคัญของการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ๔ ประการคือ ๑) ศาสนธรรม ๒) ศาสนบุคคล ๓) ศาสนสถาน 
และ ๔) ศาสนพิธี  ซึ่งองค์ประกอบของการเผยแผ่ทั้ง ๔ ประการ สามารถเทียบเคียงได้กับ
องค์ประกอบของการสื่อสาร คือศาสนบุคคลเทียบเคียงได้กับผู้ส่งสาร, ศาสนธรรมเทียบเคียงได้กับ
ข่าวสาร, ศาสนสถานเทียบเคียงได้กับผู้รับสารในศาสนสถาน หรือสถานที่ต่างๆ ที่ใช้ในการปฏิบัติ
ธรรมของผู้เผยแผ่ธรรม และศาสนพิธีเทียบเคียงได้กับช่องทางหรือสื่อในการส่งสาร โดยการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาเมื่อมองไปที่ผลส าเร็จแล้ว วิธีการที่ท าให้บรรลุส าเร็จตามเปูาประสงค์ได้นั้น 
องค์ประกอบทั้ง ๔ ต้องประสานการท างานร่วมกัน   

ส าหรับการใช้พุทธศิลป์ มีส่วนที่เป็นงานพุทธศิลป์ดั้งเดิมและพุทธศิลป์ที่สร้างใหม่  โดย
งานพุทธศิลป์ที่ขึ้นทะเบียนโบราณสถาน ทางวัดยังคงรักษารูปแบบงานพุทธศิลป์ดั้งเดิมเอาไว้ ส่วน
งานพุทธศิลป์ที่สร้างขึ้นใหม่หรือมีผู้น ามาถวาย ทางวัดตระหนักถึงการจัดการด้านการส่งเสริมเอกภาพ
หรือความเป็นหนึ่งเดียวแก่งานพุทธศิลป์หลักซึ่งคือองค์พระธาตุขามแก่น  ทั้งนี้การมีผู้เดินทางมา
กราบสักการะองค์พระธาตุขามแก่นตลอดทั้งปี แสดงให้เห็นถึงการใช้พุทธศิลป์เป็นสิ่งโน้มน าให้พุทธ
บริษัทมีศรัทธาในพระพุทธศาสนาอย่างต่อเนื่อง และเป็นการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่มีศาสนสถาน
เป็นองค์ประกอบส าคัญเป็นล าดับแรก ตามมาด้วยศาสนธรรม ศาสนบุคคล และศาสนพิธี 

ในด้านภูมิทัศนสถาน ทางวัดเน้นการดูแลรักษาและปรับปรุงภูมิทัศนสถานตามความ
จ าเป็นของยุคสมัยให้มีความสะอาด สงบ สว่าง เป็นหลักสัปปายะตามพระไตรปิฎก โดยการท าวัดให้

                                                 
๑๒ สัมภาษณ์ คณะมัคคุเทศก์รุ่นเยาว์จากโรงเรียนพระธาตุขามแก่น อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น, 

๒๒ มิถุนายน ๒๕๖๑. 
๑๓ สัมภาษณ์ กลุ่มผู้มาสักการะ จากโรงเรียนบัวใหญ่พิทยาคม อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น, ๒๒ 

มิถุนายน ๒๕๖๑. 



๑๑๐ 

 
เป็นอาราม เป็นรมณียสถาน รื่นรมย์เจริญตาเจริญใจแก่ผู้พบเห็น เป็นศูนย์กลางของชุมชนด้านจิตใจ 
ที่ตั้งวัดไม่ใกล้ไม่ไกลจากชุมชนเกินไป มีการแบ่งเขตพุทธาวาส สังฆาวาสอย่างชัดเจนเป็นสัดส่วน มี
การปลูกต้นไม้ให้ร่มเงา ร่มรื่นดูเป็นธรรมชาติ ตรงกับข้อที่เรียกว่า อาวาสสัปปายะ หรือเสนาสนะสัป
ปายะ การมีภูมิทัศนสถานให้ความร่มรื่นหรือความสงบร่มเย็นมีความจ าเป็นอย่างยิ่ง ในสภาพอากาศ
ปัจจุบันเนื่องจากอุณหภูมิของเมืองหรือชุมชนสูงขึ้นตามภาวะโลกร้อนแล้ว หากวัดได้มีการปลูกต้นไม้
ให้ร่มเงา ร่มรื่นดูเป็นธรรมชาติ นับว่าเป็นการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่ เหมาะกับสภาวการณ์ใน
ปัจจุบันเป็นอย่างมาก ส่วนบางวัดตั้งอยู่ในท าเลที่เหมาะสมเป็นทุนเดิม เช่น ภูเขา ล าธาร สวน ปุา ได้
เน้นเรื่องความสะอาดหรือความเป็นระเบียบเรียบร้อยสม่ าเสมอเท่ากับว่าได้สร้างความสุขเพ่ิมขึ้นแก่ผู้
พบเห็น  

นอกจากนี้การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศน์ของวัดเจติยภูมิ ยัง
พบว่ามีการประยุกต์ใช้รูปทรงศักดิ์สิทธิ์ขององค์พระธาตุขามแก่นในเชิงสัญลักษณ์ โดยเฉพาะในทาง
สถาปัตยกรรมและประยุกต์ศิลป์ ได้มีการจ าลองรูปทรงงานพุทธศิลป์ของวัดเจติยภูมิทั้งพระส่วนองค์
พระธาตุขามแก่นและภูมิทัศนสถานอย่างหลากหลายในระดับจังหวัดและระดับท้องถิ่น ซึ่งเป็นสิ่งบ่ง
บอกถึงการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิ  อีกทั้งยัง
แสดงให้เห็นว่าองค์พระธาตุขามแก่นเป็นปูชนียสถานส าคัญที่ได้รับความเคารพศรัทธาอย่างสูงใน
ดินแดนภาคอีสาน  โดยเฉพาะอย่างยิ่งส าหรับชาวขอนแก่นที่ถือว่าพระธาตุแห่งนี้คือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ใช้
ยึดเหนี่ยวจิตใจ  และเป็นศูนย์รวมศรัทธาทางพุทธศาสนาที่ส าคัญที่สุดของจังหวัดนับตั้งแต่อดีตจนถึง
ปัจจุบัน 



 

บทท่ี ๕ 

สรุป อภิปรายผล และข้อเสนอแนะ 

๕.๑ สรุปผลการวิจัย 
การศึกษาครั้งนี้ได้ค้นพบข้อสรุปตามวัตถุประสงค์ ทั้งพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานต่าง มี

ส่วนส่งเสริมซึ่งกันและกัน  การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้งานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของ
วัดเจติยภูมิสอดคล้องกับแนวคิดการน าหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่เรียกว่าสัปปายะ คือ หัวใจ
ของอาวาสเป็นที่สบาย ได้แก่ สะอาด สงบ ร่มรื่น ปลอดภัย เป็นระเบียบ ในการวิเคราะห์ข้อมูล
จ าเป็นต้องอาศัยข้อมูลจากงานพุทธศิลป์ดั้งเดิม กับงานพุทธศิลป์ที่สร้างขึ้นใหม่ และ สภาพของภูมิ
ทัศนสถานเดิม กับภูมิทัศน์ส่วนที่เพ่ิมเข้ามาใหม่ภายในวัดเจติยภูมิ ข้อจ ากัดในการด าเนินงานในบทที่ 
๓ พบว่า การเก็บข้อมูลในเบื้องต้นในบางประเด็นเหมาะที่จะออกแบบเครื่ องมือเพ่ือการวิเคราะห์
ข้อมูลด้วยการรายงานผลส ารวจโดยผ่านการบันทึกแบบสังเกตมากกว่ารายงานในรูปแบบผลข้อมูลเชิง
สถิติ ซึ่งผู้วิจัยได้ได้รับค าแนะน าให้ปรับค าถามเพ่ือความเหมาะสมและง่ายต่อการตอบแบบสัมภาษณ์
เชิงลึกและตรงตามวัตถุประสงค์ของการศึกษาจากผู้ทรงคุณวุฒิภายนอก ผู้ทรงคุณวุฒิภายใน และ
อาจารย์ที่ปรึกษาดุษฎีนิพนธ์ ได้แก่ ผศ.ดร.ธนวัฒน์ ฉลาดสกุล , ผศ.ดร.ประยูร แสงใส, ผศ.ดร.สุวิน 
ทองปั้น, ผศ.ดร.จรัส ลีกา, และ พระมหาดาวสยาม วชิรปัญโญ, ผศ.ดร. ในการตรวจเครื่องมือวิจัย
ก่อนออกปฏิบัติงานภาคสนาม ผู้ทรงคุณวุฒิที่ให้ค าแนะน าจากการสัมภาษณ์ด้านพุทธศิลป์ก่อนการน า
แบบสัมภาษณ์เชิงลึกไปใช้ปฏิบัติงานในภาคสนามได้แก่ รศ.อุดม บัวศรี และ ผศ.ชอบ ดีสวนโคก 
อาจารย์ที่ปรึกษาดุษฎีนิพนธ์ รศ.ดร.โสวิทย์ บ ารุงภักดิ์ และ พระครูปริยัติธรรมวงศ์, ผศ.ดร. อย่างไรก็
ดี ผู้วิจัยหวังว่าวิธีด าเนินการศึกษาภายใต้ข้อจ ากัดต่างๆอย่างละเอียดจะช่วยแสดงข้อมูลการค้นพบที่
น่าสนใจต่อไปได้เม่ืองานวิจัยแล้วเสร็จ 

ดุษฎีนิพนธ์เรื่องนี้  มีวัตถุประสงค์สามข้อประกอบด้วย ๑) เพ่ือศึกษาการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาเถรวาทด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของชาวอีสาน ๒) เพ่ือศึกษาการเผย
แผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัด
ขอนแก่น และ ๓) วิเคราะห์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัด
เจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพภาคสนาม ด้วยการศึกษาจากคัมภีร์
พุทธศาสนา จากเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ตลอดจนการลงพ้ืนที่ภาคสนาม โดยใช้เครื่องมือ
ได้แก่ การสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม แบบสัมภาษณ์เชิงลึก ในส่วนของการวิเคราะห์ผู้วิจัยใช้ วิธีเชิง
พรรณนา  

ผลการศึกษาตามวัตถุประสงค์ที่ ๑ พบว่า การเผยแผ่พระพุทธศาสนาเถรวาทจากสมัย
พุทธกาลได้ใช้การสื่อสารระดับบุคคล การปฏิบัติตนเป็นต้นแบบ หลังพุทธกาลมีการสังคายนาแล้วได้
รักษาสืบต่อกันมา ปัจจุบันได้มีการให้ความส าคัญกับพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานไม่น้อย ชาวอีสานมี



๑๑๒ 

 
วัดเป็นศูนย์รวมจิตใจของชุมชน เป็นแหล่งรวมงานพุทธศิลป์ พื้นที่วัดได้ตกแต่งเป็นภูมิทัศนสถาน
ให้เป็นรมมณียสถาน และให้มีที่ว่างใช้รองรับกิจกรรมวัฒนธรรม ประเพณี วิถีชุมชน รูปแบบการ
ใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิมีลักษณะร่วมกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของสังคม
อีสานหลายประการ จะเห็นได้จากวัฒนธรรมการสร้างพระธาตุ สอดคล้องกับความเชื่อเรื่องการสร้าง
พระธาตุของชาวอีสานจากงานวิจัยเรื่องอิทธิพลความเชื่อและพิธีกรรมเกี่ยวกับพระธาตุขามแก่นที่มี
ต่อชาวจังหวัดขอนแก่นของพระครูเจิยภูมิพิทักษ์ โดยชาวขอนแก่นเชื่อว่า พระบรมสารีริกธาตุนั้น มี
ปาฏิหาริย์ที่เกิดจาก ๑) พุทธานุภาพ ๒) ธัมมานุภาพ ๓) สังฆานุภาพ ๔) ปุญญานุภาพ และ ๕) เทวา
นุภาพ๑ ประกอบกับต านานพ้ืนบ้าน และนิทานพ้ืนบ้านถิ่นอีสานส่วนใหญ่มักเกี่ยวกับเรื่องราวทาง
พระพุทธศาสนา๒ ส่วนการมีพ้ืนที่รองรับกิจกรรมทางศาสนาตามฮีตสิบสองคองสิบสี่  เนื่องจากวัดใน
อีสานยังคงเป็นศูนย์กลางของชุมชนและมีความผูกพันกับวิถีชีวิตของชาวอีสาน พ้ืนที่ว่างของวัดท าให้
คนในชุมชนได้มาร่วมพิธีส าคัญและยังสะท้อนให้เห็นความสามัคคีของชุมชนอีกด้วย ที่ส าคัญมีการ
ปรับภูมิทัศน์ของวัดตามความจ าเป็นของยุคสมัย  

ผลการศึกษาตามวัตถุประสงค์ที่ ๒ พบว่า วัดเจติยภูมิมีการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน
ของวัดทีมี่ลักษณะร่วมของสังคมอีสาน โดยผลการศึกษาการเผยแผ่พุทธศาสนาของวัดเจติยภูมิ พบว่า 
พุทธศิลป์หลักคือองค์พระธาตุขามแก่น เป็นผลจากความศรัทธา ความงาม และวัฒนธรรมการสร้าง
พระธาตุ การสร้างสิม การสร้างพระพุทธรูป การเขียนฮูปแต้ม และการมีพ้ืนที่รองรับกิจกรรมศาสนา
ตามฮีตสิบสองคองสิบสี่ โดยปรับภูมิทัศน์ของวัดตามความจ าเป็นแต่ละยุคสมัย มีการเสริมสร้างภูมิทัศน์ 
ทั้งสิ่งมีชีวิต (soft scape) และสิ่งไม่มีชีวิต (hard scape) โดยไม่ท าลายหรือบิดเบือนโครงสร้าง
ภูมิทัศนสถานเดิม แต่ส่งเสริมให้พุทธศิลป์หลักมีเอกภาพด้วยศาสตร์สมัยใหม่ เช่น การออกแบบภูมิทัศน์
ให้สะท้อนบรรยากาศเดิมของภูมิทัศนสถานโดยยังคงรักษาพืชพรรณดั้งเดิมของวัดอันเกี่ยวข้องกับ
ต านานการสร้างพระธาตุขามแก่นบนดอนมะขาม รูปแบบการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานจึง
ผสมผสานงานดั้งเดิมและงานสร้างใหม่ โดยวัดยังรักษารูปแบบงานพุทธศิลป์ดั้งเดิมเอาไว้และ
ปรับปรุง บ ารุง รักษาภูมิทัศนสถานให้สมสมัยและสะอาด สว่าง สงบ สอดคล้องกับหลักสัปปายะ
ในพระไตรปิฎก สอดคล้องกับงานวิจัยเรื่องภูมิสถาปัตยกรรมของวัดไทยกับการเรียนรู้และการ
เสริมสร้างสุขภาวะเชิงพุทธบูรณาการของวุฒินันท์ กันทะเตียน๓ และการศึกษาเรื่อง ภูมิทัศน์เพ่ือการ
บ าบัดจิตใจ เป็นการศึกษาด้านภูมิสถาปัตยกรรม โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือสร้างความรู้และความเข้าใจ

                                                 
๑ พระครูเจติยภูมิพิทักษ์,“อิทธิพลความเชื่อและพิธีกรรมเกีย่วกับพระธาตุขามแก่นท่ีมตี่อชาวจังหวัด

ขอนแก่น”บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์.มจร.วิทยาเขตขอนแก่นปีท่ี ๘ ฉบับท่ี ๑ (มกราคม-เมษายน,๒๕๕๕). 
๒ สุพจน์ ทองเนื้อขาว, “ความเชื่อเกี่ยวกับพระธาตุขามแก่น ต าบลบา้นขาม อ าเภอน้ าพอง จังหวัด

ขอนแก่น”,วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑติวิทยาลยั : มหาวิทยาลัยมหาสารคาม, ๒๕๔๑),หน้า ๓๔. 
๓ วุฒินันท์ กันทะเตียน. “ภูมิสถาปัตยกรรมของวัดไทยกับการเรียนรู้และการเสริมสร้าง สุขภาวะเชิง

พุทธบูรณาการ”,วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์. ปีท่ี ๑๓ ฉบับท่ี ๒ ปีพ.ศ. ๒๕๖๐: หน้า ๑๓๗-๑๔๙.  
 



๑๑๓ 

 
เรื่องการออกแบบภูมิทัศน์เพ่ือลดความเครียดและส่งเสริมสุขภาพจิตของคนในสังคม ส่งผลให้งานภูมิ
ทัศน์ดังกล่าวสามารถช่วยบ าบัดจิตใจ ท าให้คนมีคุณภาพชีวิตที่ดีข้ึนของประภาพร ธาราสายทอง๔ 

ผลการศึกษาตามวัตถุประสงค์ท่ี ๓ พบว่า การวิเคราะห์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้
พุทธศิลป์ฯ จากการศึกษาข้อมูลเอกสาร การลงภาคสนามสัมภาษณ์เชิงลึกและการสังเกตแบบไม่มี
ส่วนร่วมนั้น พบว่า วัดเจติยภูมิยังคงรักษาแนวทางการเผยแผ่ด้วยการสื่อสารระดับบุคคล การ
ปฏิบัติตนเป็นต้นแบบ การรักษาพระธรรมวินัย และได้เพ่ิมการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานเข้ามา
ช่วย โดยจัดให้มีความสอดคล้องกันของพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานอดีตกับปัจจุบัน เห็นได้จากการ
ปรับใช้รูปทรงพระธาตุขามแก่น ทั้งในระดับวัดและหน่วยงานทั้งภาครัฐและเอกชนในจังหวัดขอนแก่น
จ านวนมาก จนกลายเป็นสัญลักษณ์แทนความศักดิ์สิทธิ์อันเป็นผลเชิงประจักษ์ที่เกิดจากอิทธิการเผย
แผ่พระพุทธศาสนาโดยใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัด ทั้งหมดล้วนเป็นวิธีการเผยแผ่ที่ท าให้
สาธุชนเห็นความส าคัญของพระพุทธศาสนา และเกิดความรู้ เข้าใจ แล้วน้อมน าตนเข้าสู่ธรรมะได้จริง
นั่นเอง สอดคล้องกับงานวิจัยเรื่อง การเผยแผ่หลักธรรมผ่านพุทธศิลป์ของวัดในประเทศไทย 
กรณีศึกษา วัดร่องขุ่น จังหวัดเชียงรายของต้นน้ า ธารธรรม๕ ที่พบว่าพบว่าคนทั่วไปที่เข้ามาเยี่ยมชม 
สามารถรับรู้และเข้าใจในหลักธรรมที่น ามาเสนอผ่านงานพุทธศิลป์ นอกจากจะได้ชมความงดงามของ
ชิ้นงานทางศิลปะแล้ว ยังเข้าใจความหมายในหลักธรรมที่ผู้สร้างงานต้องการสื่อ จากรูปลักษณ์ของ
งานศิลป์ในรูปแบบ โดยความเข้าใจจะมากหรือน้อย นั้น ขึ้นอยู่กับระยะเวลาที่ใช้ในการชมงานแต่ละ
ประเภทด้วย โดยส่วนใหญ่จะเข้าใจธรรมะผ่านงานพุทธศิลป์ในระดับเบื้องต้น 

๕.๒ อภิปรายผล 
จากการวิเคราะห์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของ

วัดเจติยภูมิ ได้ด าเนินการศึกษาท้ังจากภาคสนามและภาคเอกสาร ประวัติ และปรัชญาคติความเชื่อที่
เกี่ยวข้อง และน าผลการวิเคราะห์ทางด้านกายภาพในแต่ละด้านมาอภิปรายผล โดยผลจากการศึกษา
ได้พบประเด็นที่ส าคัญอยู่ ๕ ประเด็น คือ งานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน ของวัดเจติยภูมิสามารถ
ประมวลคุณค่าหรือ ความส าคัญของการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และการจัดภูมิ
ทัศนสถานของวัดได ้ดังนี้  

๕.๒.๑ การเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยมีงานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานภายในวัดเจติยภูมิ
เป็นตัวแทนของพระพุทธเจ้า ซึ่งพุทธศาสนิกชนให้ความเคารพนับถือ เลื่อมใส และเป็นสื่อให้มนุษย์มุ่ง
พัฒนาศักยภาพตนเอง สอดคล้องกับงานวิจัยเรื่องพัฒนาการของวัฒนธรรมการสร้างวิหารในเนปาล 

                                                 
๔ ประภาพร ธาราสายทอง. “ภูมิทัศน์เพื่อการบ าบัดจิตใจ”, วิทยานิพนธ์ (ภ.สถ.ม.) จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย, ๒๕๔๖, หน้า ๘. 
๕ ต้นน้ า ธารธรรม, “การศึกษาปรัชญาในงานพุทธศิลป์ต่อการเผยแผพ่ระพุทธศาสนา กรณีศึกษา : วัด

ร่องขุ่น ต. ป่าอ้อดอนชัย อ. เมือง จ. เชียงราย”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสตร์และ
ศิลปะแห่งชีวิต ,(บัณฑิตวิทยาลยั : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,๒๕๕๔),หน้า ก.  



๑๑๔ 

 
พบว่าวัฒนธรรมการสร้างวิหารยังเป็นเสมือนการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เช่นเดียวกับในประเทศไทยที่
มีการสร้างวัด เป็นเครื่องหมายการมาเยือนของพระพุทธศาสนาสู่ดินแดนไทย๖  ในการจัดภูมิทัศน์ให้
วัดมีพ้ืนที่สีเขียว ท าให้มีความร่มรื่นและน่าเดินทางมาสักการะมากขึ้น สอดคล้องกับ แนวทางการ
ปรับปรุงภูมิทัศน์เพ่ือส่งเสริมคุณค่าและความส าคัญด้านมรดกทางวัฒนธรรมในงานวิจัยของวิรุจ ถิ่น
นคร ศึกษาแนวคิดในการอนุรักษ์แหล่งมรดก ประวัติศาสตร์ ปรัชญา คติความเชื่อ ขนบธรรมเนียม
ประเพณีและกิจกรรมต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง และน าผลการวิเคราะห์ทางด้านกายภาพในแต่ด้าน ซึ่ง
ประกอบด้วย การใช้ประโยชน์ที่ดิน เส้นทางสัญจร ที่เปิดโล่ง มุมมอง และรูปแบบการท่องเที่ยวเชิง
วัฒนธรรมเพ่ือน าไปสู่แนวทางในการปรับปรุงภูมิทัศน์วัด๗ ส่วนวัดเจติยภูมินั้นได้มีแผนปรับปรุงภูมิ
ทัศน์ แม้จะมีข้อจ ากัดอย่างมากในเรื่องของข้อมูลทั้งจากภาคสนาม เอกสาร และบุคคล ขณะท าการ
วิจัยซึ่งเป็นระยะเวลาที่สั้นส าหรับงานวิจัยเชิงคุณภาพที่ต้องรวบรวมข้อมูลจากกลุ่มบุคคลหลายกลุ่ม
และต้องสังเคราะห์งานด้านเอกสารไปพร้อมๆกัน แต่ผู้ให้ข้อมูลส าคัญได้ให้ความร่วมมือเป็นอย่างดี
เพ่ือให้ข้อมูลเติมเต็มงานวิจัยจนครบถ้วนตามวัตถุประสงค์ 

๕.๒.๒ งานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน ล้วนเป็นเครื่องให้เกิดความระลึกนึกถึงคุณพระ
รัตนตรัย และยังเป็นการแสดงถึงความศรัทธาต่อพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นคุณค่าหลักทางเป็นพุทธศิลป์
ทุกประเภท ส าหรับงานภูมิทัศนสถานก็สามารถส่งเสริมให้งานพุทธศิลป์ดูโดดเด่นและมีเอกภาพทาง
ความงามยิ่งขึ้น สอดคล้องกับค้นคว้าวิจัยเรื่อง พระสงฆ์และวัดทางพระพุทธศาสนาในอินเดียของ 
Sukumar Dutt ในประเด็นด้านประวัติศาสตร์และสิ่งที่อุทิศต่อวัฒนธรรมอินเดีย และรวบรวมงาน
พุทธศิลป์ทุกประเภท ร่องรอยของพระพุทธศาสนาที่กระจายไปทั่วอินเดียทั้งในภาคเหนือและภาคใต้ 
เช่น ร่องรอยการสร้างสถาปัตยกรรม สถูป วิหาร พระพุทธรูป และการสร้างวัดถ้ าที่มีจิตรกรรมฝาผนัง 
เป็นต้น รวมไปถึงประวัติศาสตร์ที่เกี่ยวโยงกันระหว่างแรงศรัทธาต่อพระพุทธศาสนากับการสร้าง
วัฒนธรรมของพุทธศาสนิกชน๘ 

๕.๒.๓ งานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน ล้วนเป็นการบันทึก หรือเล่าเรื่องราว ประวัติ
ความเป็นมาขององค์พระพุทธเจ้า ส่วนงานภูมิทัศน์สามารถเชื่อมโยงบรรยากาศในพุทธประวัติตอน
ส าคัญได้ เช่น ปางป่าเลไลยก์ ท่ามกลางป่า มีช้างและลิงถวายน้ าผึ้งแก่พระพุทธองค์  ปางปฐมเทศนา 
ที่มีภูมิทัศน์เป็นป่ากวาง มีสัญลักษณ์เป็นธรรมจักร กวางหมอบ และ ปางนาคปรก ท่ามกลาง
บรรยากาศฝนตกโดยมีน้ าตกแทนการเชื่อมโยงทางสัญลักษณ์ เป็นต้น  จากการลงพ้ืนที่ภาคสนามใน

                                                 
๖ Ranjana Bajracharya.“The Development of Vihara culture in Nepal”CNAS Journal, 

Vol.22, No.2 (July 1995), p.141-151. 
๗ วิรุจ ถิ่นนคร. “แนวทางการปรับปรุงภูมิทัศน์เพื่อส่งเสริมคุณค่าและความส าคัญด้านมรดกทาง

วัฒนธรรมวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จังหวัดนครศรีธรรมราช สู่การเสนอช่ือเป็นแหล่งมรดกโลก ”, 
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. ฉบับท่ี ๖๔ ปี ๒๕๕๘: หน้า ๑๕๕-๑๗๐. 

๘ Sukumar Dutt. Buddhist Monks and Monasteries of India : Their History and 
Their Contribution to Indian Culture. (Dehli : Motilal Banarsidass Publishers, 2008.),p.2-10. 

 



๑๑๕ 

 
วัดเจติยภูมิพบสิ่งที่ได้กล่าวมานี้ จึงเป็นไปตามวัตถุประสงค์ข้อ ๒ ซึ่งพบการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน เนื่องจากเมื่อมีงานพุทธศิลป์ที่มีเอกภาพและภูมิทัศนสถานที่
น่าชมจะท าให้เป้าหมายในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสมบูรณ์ยิ่งขึ้น  

๕.๒.๔ งานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานเป็นสิ่งส่งเสริมซึ่งกันและกันภายในวัดของวัดเจติย
ภูม ิเนื่องจากการส่งเสริมให้มีการชมงานพุทธศิลป์ไปพร้อมกับสิ่งแวดล้อมและบรรยากาศที่ดี ล้วนเป็น
สัญลักษณ์ของความศรัทธาในพระพุทธศาสนา ส่วนการปรับปรุงภูมิทัศน์ของวัดเป็นการปรับตัวตาม
ยุคสมัยที่มีความเจริญก้าวหน้าโดยไม่ทิ้งรากฐานความสงบสุขภายในของชุมชน  ผู้ใช้พุทธศิลป์และภูมิ
ทัศนสถานได้ประโยชน์อย่างน้อย ๕ ประการ คือ ๑) ความเพลิดเพลินในความงามทางพุทธศิลป์ ๒) 
น าความรู้ไปพัฒนาชีวิตได้ ๓) เข้าใจในเรื่องท าความดีและการละเว้นการท าความชั่ว ๔) สัมผัสถึงพลัง
ความศรัทธาของผู้สร้างงานได้ ๕) ได้อาหารตา อาหารใจ และแนวคิดในการด าเนินชีวิตที่ดี สอดคล้อง
กับ การศึกษาปรัชญาในงานพุทธศิลป์ต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา กรณีศึกษา : วัดร่องขุ่น ต. ป่า
อ้อดอนชัย อ. เมือง จ. เชียงราย ของภาณุวัฒน์ เนียมบาง ที่พบว่าการศึกษาถึงปรัชญาในงานพุทธ
ศิลป์ต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา วัดร่องขุ่นมีพุทธศิลปะที่สวยงาม และมีความเป็นเอกลักษณ์
เฉพาะตัว เป็นลักษณะการสร้างสรรค์งานพุทธศิลป์ที่มีความร่วมสมัย๙ มีแรงดึงดูดให้พุทธศาสนิกชน
และผู้คนที่สนใจเข้ามาเยี่ยมชมพุทธศิลป์ภายในวัด โดยเบื้องหลังความสวยงามวิจิตรนั้นยังสอดแทรก
ซึ่งพุทธปรัชญาในพุทธศาสนาที่ลึกซึ้ง และมีความตรงไปตรงมา เข้าใจง่าย เปรียบเสมือนเป็นการเผย
แผ่พระพุทธศาสนาโดยการใช้พุทธศิลป์สอดแทรกพุทธปรัชญาที่แยบคาย  

๕.๒.๕ การได้ศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน 
สามารถเชื่อมโยงกับการศึกษาธรรมขั้นพ้ืนฐาน เพราะผู้สร้างมีเป้าหมายเพ่ือแสดงถึงความนอบน้อม
และศรัทธาต่อพระพุทธศาสนา ที่เริ่มจากการกระท าทางกาย วาจา ใจให้เป็นปกติมีความอดทน อด
กลั้น มีจิตมุ่งมั่น ไม่หวั่นไหว การมีสติก่อให้เกิดการสร้างแรงบันดาลใจ มีสัมปชัญญะ ก่อให้เกิดการ
สร้างแรงจูงใจให้ปฏิบัติงานโดยส าเร็จ สอดคล้องกับการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลส าคัญซึ่งเป็นผู้ออกแบบ
งานปรับปรุงภูมิทัศน์วัดเจติยภูมิ๑๐ โดยได้ซึมซับการใช้สมาธิและน าหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามา
ใช้ในชีวิตประจ าวันประกอบการท างานออกแบบภูมิทัศนสถานวัดเจติยภูมิให้ส าเร็จอีกด้วย ท าให้การ
วิเคราะห์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ า-
พอง จังหวัดขอนแก่นนี้พบว่างานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานต่างเป็นสิ่งสนับสนุนเกื้อกูลกันและกันที่
สร้างความน่าประทับใจแก่พุทธศาสนิกชน และเชื่อมโยงให้ผู้มาสักการะใกล้ชิดพระพุทธศาสนายิ่งขึ้น 

                                                 
๙ ภานุวัฒน์ เนียมบาง, “การศึกษาปรัชญาในงานพุทธศิลป์ต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา กรณีศึกษา : 

วัดร่องขุ่น ต าบลป่าอ้อดอนชัย อ าเภอเมือง จังหวัดเชียงราย”, สารนิพนธ์วิทยาลัยศาสนศึกษา มหาวิทยาลัยมหิดล
, ๒๕๕๑. หน้า ก. 

๑๐ สัมภาษณ์ นายณฐกันต์ พุทธิพัทธ์สกุล สถาปนิกผู้ออกแบบงานภูมิทศัน์วัดเจตยิภูมิ เมื่อวันที่ ๕ 
เดือน มกราคม ๒๕๖๒. 



๑๑๖ 

 
๕.๓ องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย 

๕.๓.๑ การเผยแผ่พระพุทธศาสนาเถรวาทด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน 

ผู้วิจัยได้ข้อมูลเพ่ิมเติมว่าองค์ประกอบของการเผยแผ่พระพุทธศาสนาอาศัยมีการใช้
องค์ประกอบส าคัญของการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ๔ ประการคือ ๑) ศาสนธรรม ๒) ศาสนบุคคล 
๓) ศาสนสถาน และ ๔) ศาสนพิธี ซึ่งองค์ประกอบของการเผยแผ่ทั้ง ๔ ประการนี้มีการประสานการ
ท างานร่วมกัน และมีหลายรูปแบบในภาคอีสาน, ส่วนการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน ช่วยให้การ
เผยแผ่พระพุทธศาสนาของวัดในอีสานบรรลุผลส าเร็จตามเป้าประสงค ์

๕.๓.๒ การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศสถานของวัดเจติยภูมิ 

ผู้วิจัยได้องค์ความรู้ใหม่ต่อแวดวงวิชาการในเรื่องของแนวทางการศึกษาพุทธศิลป์ควบคู่
ไปกับภูมิทัศนสถาน เมื่อเปรียบเทียบกับงานวิจัยหรือการศึกษาที่ผ่านมามักจะพบการศึกษาการเผย
แผ่พระพุทธศาสนาด้วยงานพุทธศิลป์ แยกเป็นอิสระจากการศึกษาภูมิทัศนสถานโดยสิ้ นเชิง เมื่อ
ด าเนินการศึกษาตามวัตถุประสงค์ ผู้วิจัยพบว่า ทางวัดมีความตระหนักถึงหลักสัปปายะ ได้แก่ การ
ออกแบบงานปรับปรุงภูมิทัศนสถานให้หวนคืนสู่ธรรมชาติมากขึ้น อีกท้ังเป็นปัจจัยส าคัญที่มีผลต่อการ
บรรลุเป้าหมายในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยงานพุทธศิลป์จากความศรัทธาจะมีเอกภาพและน่า
ชมยิ่งข้ึนเมื่ออยู่ในภูมิทัศนสถานเหมาะสม เช่น มีความร่มรื่น อากาศไม่ร้อนเกินไป มีทางเดินเชื่อมโยง
ระหว่างจุดต่างๆ และ มีการเสริมสร้างบรรยากาศเชื่อมโยงถึงพระพุทธศาสนาโดยไม่บดบังทัศนวิสัยใน
สุนทรียภาพของงานพุทธศิลป์หลัก เป็นต้น ทั้งงานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานจึงมีความส าคัญต่อการ
เผยแผ่พระพุทธศาสนา ท าให้การวิเคราะห์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิ
ทัศนสถานสามารถพบผลการศึกษาท่ีหลากหลายมิติมากข้ึน 

๕.๔ ข้อเสนอแนะในการวิจัยคร้ังต่อไป 
๕.๔.๑ ผู้อ่านที่สนใจสามารถศึกษาวิจัยต่อจากการศึกษาชิ้นนี้ในประเด็นต่างๆ ที่จะ

สามารถเชื่อมโยงตามความถนัดในแต่ละศาสตร์ที่ผู้สนใจมีความช านาญได้ และผู้ศึกษามีความยินดี
น้อมรับหากจะมีผู้ต้องพัฒนาให้มีการศึกษาในประเด็นเดียวกันนี้ต่อไป เพ่ือเป็นประโยชน์แก่แวดวง
วิชาการท่ีภายภาคหน้าจะมีผลการวิเคราะห์ในมุมมองที่หลากหลายยิ่งขึ้น  

๕.๔.๒ จากการศึกษาในยุคปัจจุบันมีช่องทางการค้นหาข้อมูลของวัดได้แม่นย า รวดเร็ว
กว่าในอดีต การสร้างแอพพลิเคชั่นเกี่ยวกับงานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของทางวัดในอนาคต 
น่าจะเป็นคุณูปการหนึ่งแก่การเผยแผ่พระพุทธศาสนาในศตวรรษนี้ เพ่ือประโยชน์แก่สังคมที่จะช่วย
เป็นช่องทางสื่อสารที่เข้าถึงกลุ่มคนทุกเพศทุกวัยให้รู้จักงานพุทธศิลป์ของวัดซึ่งเป็นสิ่งที่มีคุณค่าใน
ท้องถิ่นและส่งเสริมให้คนเข้าวัดเจติยภูมิมากยิ่งขึ้น อาจจะช่วยเสริมสร้างความสามารถให้มวล
มนุษยชาติก้าวเข้ามาใกล้ชิดกับพระพุทธศาสนาผ่านงานงานพุทธศิลป์ที่ผ่านระยะเวลายาวนานพร้อม
กับเมืองขอนแก่น เพ่ือสร้างคุณภาพท่ีดีให้กับจิตใจตนเองและสังคมที่มีคุณภาพสืบไป  



 

บรรณานุกรม  

๑. ภาษาไทย : 
ก. ข้อมูลปฐมภูมิ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

ข. ข้อมูลทุติยภูมิ 

(๑) หนังสือ : 
กรมการศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ. ประวัติวัดทั่วราชอาณาจักร เล่ม ๑๒. กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพ์ การศาสนา, ๒๕๓๖. 

กรมศิลปากร กระทรวงวัฒนธรรม. พระพุทธรูปปางต่างๆ พิมพ์ครั้งที่ ๓. กรุงเทพมหานคร: กรม
ศิลปากรกระทรวงวัฒนธรรม, ๒๕๕๒. 

ก าจร  สุนพงษ์ศรี. ข้อคิดบางประการเกี่ยวกับประติมากรรม. กรุงเทพมหานคร: เจริญวิทย์การพิมพ์, 
๒๕๒๒. 

เกริก  กิตติคุณ และคณะ. “การออกแบบภูมิทัศน์เมืองประวัติศาสตร์เชียงแสนเพื่อรองรับเขต
เศรษฐกิจพิเศษชายแดน จังหวัดเชียงราย”, วารสารวิชาการคณะเทคโนโลยี
อุตสาหกรรม มหาวิทยาลัยราชภัฏล าปาง .ปีที่ ๑๐ ฉบับที่ ๑ มกราคม ๒๕๖๐–
มิถุนายน ๒๕๖๐: หน้า ๑๒-๒๕. 

แก้ว ชิดตะขบ, ประวัติความส าคัญของการเผยแผ่พระพุธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, ๒๕๕๓. 

ด ารงราชานุภาพ, สมเด็จฯ กรมพระยา. มูลเหตุแห่งการสร้างวัดในประเทศไทย. (พิมพ์เป็นอนุสรณ์
ในงานฌาปนกิจศพ ขุนเก้ือกิจสาร และนางบุญเกิด อูตรวิเชียร ณ เมรุวัดอภัยทายาราม 
วันที่ ๙ พฤษภาคม พ.ศ. ๒๕๐๒. 

ทินพันธุ์  นาคะตะ. พระพุทธศาสนากับสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร: หจก. สหายบล็อกและการ
พิมพ์, ๒๕๔๔. 

น.ณ. ปากน้ า (แปล). คันธาระแหล่งปฐมก าเนิดพระพุทธรูป พระเจ้ามิลินท์และพระนาคเสน. 
กรุงเทพมหานคร: บ ารุงนุกูลกิจ, ๒๕๒๖. 

นงค์นุช  ไพรพิบูลยกิจ. “เรือนไทย” .กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส.ทีพี. เวิลด์มีเดีย จ ากัด, ๒๕๔๑. 

บรรจบ  บรรณรุจิ. อสีติมหาสาวก. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพมหานคร: กองทุนศึกษาพุทธสถาน, ๒๕๓๙.  



๑๑๘ 

 
ประภัสสร์  ชูวิเชียร. ๕ มหาเจดีย์สยาม. กรุงเทพมหานคร: มิวเซียมเพรส, ๒๕๕๔. 

ประเวศ  วะสี. ศาสตราจารย์นายแพทย์. พระสงฆ์กับการรู้เท่าทันสังคมในการบริหารจัดการวัดใน
ยุคโลกาภิวัตน์. กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอ.พี.กราฟฟิคดีไซน์ และการพิมพ์ จ ากัด, 
๒๕๓๙. 

ปริยา ศุภวงศ.์ อิทธิพลของพระพุทธศาสนาที่มีต่อพระราชด าริทางด้านการปกครองใน 
พระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว. รายงานการวิจัยได้รับทุนอุดหนุนการวิจัยจาก
มหาวิทยาลัยศรีปทุม. (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยศรีปทุม, ๒๕๕๐. 

พยูร  โมกสิกรัตน์. “ความรู้เกี่ยวกับประติมากรรม” ประมวลสาระชุดวิชาศิลปะกับสังคมไทย 
สาขาวิชาศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช ฉบับปรับปรุง หน่วยที่ ๑–๕. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช, ๒๕๔๘. 

พระเทพปริยัติสุธี (วรวิทย์  คงฺคปญฺโญ). คู่มือพระสังฆาธิการว่าด้วยเรื่องการคณะสงฆ์และการ
พระศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๕. 

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี  สุรเดโช) ราชบัณฑิต. พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ : 
อธิบายศัพท์และแปลงความหมายที่ชาวพุทธควรรู้ . พิมพ์ครั้งที่ ๓. กรุงเทพมหานคร: 
ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม, ๒๕๕๑. 

พระธรรมกิตติวงศ์. “พจนานุกรมค าวัด”. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม, 
๒๕๕๑. 

พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ), พุทธทาสลิขิตข้อธรรม บันทึกนึกได้เอง : ว่าด้วยชีวิต สังคม 
การเมือง สันติภาพ และหลักคิดส าคัญๆ.สุราษฎร์ธานี : สวนโมกขพลาราม และคณะ
ธรรมทาน, ๒๕๔๗. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต ). พระไตรปิฎก สิ่งที่ชาวพุทธต้องรู้.พิมพ์ครั้งที่ ๓๕. กรุงเทพมหานคร:
ส านักพิมพ์ผลิธัมม์, ๒๕๔๓. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ ๑๘. 
นนทบุรี : เพ่ิมทรัพย์การพิมพ์, ๒๕๕๓. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ ๑๑/๒. 
กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จ ากัด, ๒๕๕๑. 

________. พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ ๒๐. กรุงเทพมหานคร: โรง
พิมพ์บริษัท สหธรรมิก จ ากัด, ๒๕๕๑. 

________. พจนานุกรมศัพท์ศิลปะ อังกฤษ-ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พิมพ์ครั้งที่ ๒. 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว, ๒๕๔๑. 

________. พุทธธรรม(ฉบับเดิม). พิมพ์ครั้งที่ ๒๕. นนทบุรี : เพ่ิมทรัพย์การพิมพ์ , ๒๕๕๓. 



๑๑๙ 

 
พระพุทธยานันทภิกขุ. เคลื่อนไหวไปสู่ความรู้สึกตัวทั่วพร้อม (ภายใน ๗ วัน). พิมพ์ครั้งที่ ๔. 

กรุงเทพมหานคร: กองทุนเพ่ือนสติ, ๒๕๕๓.  

พระราชวรมุนี (ประยูร  ธมฺมจิตฺโต). รวมปาฐกถาธรรม ชุดเพื่อชีวิตที่ดีงาม. กรุงเทพมหานคร:
บริษัท เคล็ดไทย จ ากัด, ๒๕๔๑. 

ฟ้ืน  ดอกบัว, พระพุทธศาสนากับคนไทย. กรุงเทพมหานคร: ศิลปาบรรณาคาร, ๒๕๔๒. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. พุทธศาสนประวัติระหว่าง ๒๕๒๒ ปีท่ีแล้ว. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราช
วิทยาลัย, ๒๕๓๗ 

ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒.กรุงเทพมหานคร: นานมีบุ๊คส์
บัพลิเคชั่นส์, ๒๕๔๖. 

ราชบัณฑิตยสถาน. พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.๒๕๕๔. พิมพ์ครั้งที่ ๒. 
(กรุงเทพมหานคร: ราชบัณฑิตยสถาน, ๒๕๕๖. 

วสันต์  ชีวะสาธน์. ศาสนสถานในพุทธศาสนา: แหล่งและบทบาท. กรุงเทพมหานคร: ๒๕๕๒. 

วิบูลย์ ลี้สุวรรณ. จิตรกรรมไทย. กรุงเทพมหานคร: องค์การค้าของคุรุสภา, ๒๕๒๓. 

ศศิยา ศิริพานิช. ภูมิทัศน์พื้นฐาน พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพมหานคร: บริษัท อัมรินทร์บุ๊คเซ็นเตอร์ 
จ ากัด, ๒๕๕๘. 

สนอดกราส, เอเดรียน. สัญลักษณ์แห่งพระสถูป, พิมพ์ครั้งท่ี ๒. ภัทรพร สิริกาญจน, ผู้แปล. 
กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์วิชาการ, ๒๕๔๑. 

สมคิด  หงษ์สุวรรณ. กระหนก นารี กระบี่ คชะ. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์สิปประภา, ๒๕๔๙. 

สมจิต  โยธะคง. การจัดการงานดูแลบ ารุงรักษาภูมิทัศน์ : Management of Landscape 
Maintenance ,กรุงเทพมหานคร: รวมสาส์น, ๒๕๔๐. 

สมชาติ  มณีโชติ. จิตรกรรมไทย. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์โอเดียนสโตร์, ๒๕๒๙. 

สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาด ารงราชานุภาพ. ต านานพุทธเจดีย์ พิมพ์ครั้งท่ี ๖, 
กรุงเทพมหานคร โรงพิมพ์คุรุสภาพลาดพร้าว, ๒๕๑๘. 

สมพร  เจริญพงศ์. พจนานุกรมไทย ฉบับพิสดาร. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา และสถาบัน
บันลือธรรม, ๒๕๔๔. 

สมาน  งามสนิท. องค์ประกอบของการสื่อสารที่พึงประสงค์ตามแนวแห่งพุทธะ. กรุงเทพมหานคร: 
บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๒. 

สันติ  เล็กสุขุม. เจดีย์ ความเป็นมาและค าศัพท์เรียกองค์ประกอบเจดีย์ในประเทศไทย. 
กรุงเทพมหานคร: มติชน, ๒๕๓๘. 

ส านักงานจังหวัดขอนแก่น. ประวัติจังหวัดขอนแก่น. ขอนแก่น : ศิริภัณฑ์ออฟเซ็ท, ๒๕๒๖. 



๑๒๐ 

 
ส านักโบราณคดี กรมศิลปากร. ศัพทานุกรมโบราณคดี. กรุงเทพมหานคร: ส านักโบราณคดี กรม

ศิลปากร, ๒๕๕๐. 

สีลา  วีระวงศ์. ฮีตสิบสอง. อุบลราชธานี : ศูนย์วัฒนธรรมวิทยาลัยอุบลราชธานี, ๒๕๑๗. 

สุชาติ  เถาทอง. ศิลปะกับมนุษย์. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์โอเดียนสโตร์, ๒๕๒๙. 

สุด  ศรีสมวงศ์. ต านานมูลศาสนา.พิมพ์ครั้งท่ี ๒. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์เสริมวิทย์บรรณาคาร
, ๒๕๑๙. 

โสวิทย์  บ ารุงภักดิ์. ฮูปแต้ม แต้มใจเยาวชนคนขอนแก่น.ขอนแก่น : ส านักการศึกษาเทศบาลนคร
ขอนแก่น, ๒๕๕๒. 

อรศิริ  ปาณินท์. ที่ว่างทางสถาปัตยกรรม = Space in architecture. ปทุมธานี : มหาวิทยาลัย 
รังสิต, ๒๕๓๘. 

อารี  สุทธิพันธ์. ศิลปกับมนุษย์. พิมพ์ครั้งที ่๓. กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพาณิช. ๒๕๒๘. 

อุดม  บัวศรี และชอบ ดีสวนโคก. เจ้าโคตร: การระงับความขัดแย้งในวัฒนธรรมอีสาน. ขอนแก่น: 
ส านักศิลปวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยขอนแก่น, ๒๕๔๖. 

(๒) ดุษฎีนิพนธ์/วิทยานพินธ์ :  
ต้นน้ า  ธารธรรม. “การศึกษาปรัชญาในงานพุทธศิลป์ต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา กรณีศึกษา : วัด

ร่องขุ่น ต. ป่าอ้อดอนชัย อ. เมือง จ. เชียงราย”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาพุทธศาสตร์และศิลปะแห่งชีวิต .บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๔. 

ประภาพร  ธาราสายทอง. “ภูมิทัศน์เพื่อการบ าบัดจิตใจ”, วิทยานิพนธ์ (ภ.สถ.ม.) จุฬาลงกรณ์ 
มหาวิทยาลัย, ๒๕๔๖. 

พระกิตติศักดิ์ ยโสธโร (แก้วเหลา). “การศึกษาบทบาทของพระสารีบุตรเถระในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา. บัณฑิต
วิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

พระครูวิบูลกาญจโนภาส (สมบัติ  ปริปุณฺโณ). “การศึกษาบทบาทของพระโสณกุฏิกัณณะใน
การเผยแผ่พระพุทธศาสนา”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขา
พระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๒. 

พระครูโอภาสธรรมพิทักษ์ (เสียม เตชธมฺโม/เงางาม). “ศึกษาหลักและวิธีการเผยแผ่ธรรมของพระ
ธรรมโมลี (ทองอยู่ ญาณวิสุทฺโธ)”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย 
: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๔. 



๑๒๑ 

 
พระมหาจรูญ  ปญฺญาวโร (อินทร์ยงค์). “การศึกษาบทบาทของพระมหากัสสปเถระในการเผยแผ่

พระพุทธศาสนา”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา. บัณฑิต
วิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๐. 

พระมหาจิตติภัทร  อจลธมโม (จันทร์คุ้ม). “การศึกษาบทบาทและวิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของ
พระนาคเสนเถระ”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา. 
(บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๐. 

พระมหาจิตติภัทร อจลธมโม (จันทร์คุ้ม)‚ “การศึกษาบทบาทของพระอานนท์ในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา. 
(บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๗.  

พระมหาบุญเลิศ  ธมฺมทสฺสี, “ศึกษาวิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระราชวิทยาคม (หลวงพ่อคูณ  
ปริสุทฺโธ)”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๓), หน้า ๖๑. 

พระมหาสนธ์  สนฺติกโร (เกษมญาติ). “การศึกษาบทบาทของพระมหากัจจายนเถระในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา. บัณฑิต
วิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๔. 

พระมหาสุชญา โรจนญาโณ (ยาสุกแสง) “การศึกษาบทบาทของพระมหาโมคคัลลานเถระใน
การเผยแผ่พระพุทธศาสนา”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขา
พระพุทธศาสนา, บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๐. 

ภานุวัฒน์  เนียมบาง. “การศึกษาปรัชญาในงานพุทธศิลป์ต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา กรณีศึกษา : 
วัดร่องขุ่น ต าบลป่าอ้อดอนชัย อ าเภอเมือง จังหวัดเชียงราย”, สารนิพนธ์วิทยาลัยศาสน
ศึกษา มหาวิทยาลัยมหิดล, ๒๕๕๑. 

วิรุจ  ถิ่นนคร. “แนวทางการปรับปรุงภูมิทัศน์เพ่ือส่งเสริมคุณค่าและความส าคัญด้านมรดกทาง
วัฒนธรรมวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จังหวัดนครศรีธรรมราช สู่การเสนอชื่อเป็นแหล่ง
มรดกโลก”, วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ฉบับที่ ๖๔ ปี ๒๕๕๘. 

สุพจน์ ทองเนื้อขาว. “ความเชื่อเกี่ยวกับพระธาตุขามแก่น ต าบลบ้านขาม อ าเภอน้ าพอง จังหวัด 
ขอนแก่น”.วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัย 
มหาสารคาม, ๒๕๔๑. 

(๓) บทความวิชาการ/บทความวิจัย :  
พระครูเจติยภูมิพิทักษ์. “อิทธิพลความเชื่อและพิธีกรรมเก่ียวกับพระธาตุขามแก่นที่มีต่อชาวจังหวัด 

ขอนแก่น”: บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์. มจร.วิทยาเขตขอนแก่น ปีที่ ๘ ฉบับที่ ๑ 
(มกราคม- เมษายน ๒๕๕๕). 



๑๒๒ 

 
วุฒินันท์  กันทะเตียน. “ภูมิสถาปัตยกรรมของวัดไทยกับการเรียนรู้และการเสริมสร้าง สุขภาวะเชิง

พุทธบูรณาการ”, วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์. ปีที่ ๑๓ ฉบับที่ ๒ ปี พ.ศ. ๒๕๖๐. 

อ านาจ  เย็นสบาย. “ตีความพุทธศิลป์ด้วยความสงสัย”, สยามรัฐสัปดาหวิจารณ์. ปีที่ ๓๑ ฉบับที่ ๓ 
(กรกฎาคม ๒๕๒๗). หน้า ๓๐-๓๑. 

อรทัย  พนาราม, “สื่อมวลชนกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา”, ใน พุทธศาสน์ศึกษา, ปีที่ ๑๑ 
ฉบับที่ ๓ (กันยายน – ธันวาคม ๒๕๔๗) : ๖. 

(๓) สื่ออิเล็กทรอนิกส์: 

กรมพัฒนาพลังงานทดแทนและอนุรักษ์พลังงาน กระทรวงพลังงาน. งานภูมิทัศน์กับสภาพแวดล้อม
สร้างสรรค์เพื่อการประหยัดพลังงาน.[ออนไลน์]. แหล่งที่มา: www2.dede.go.th. [๒ 
ธันวาคม ๒๕๖๑]. 

ประวัติการสร้างวัดในพระพุทธศาสนา. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : http://www.dra.go.th/ module/ 
attach_media/sheet6620090520102519.pdf..[๒๑ สงิหาคม ๒๕๕๙]. 

ปราณสุวีร์  อาวอร่ามรัศมิ์ (๑๐ เมษายน ๒๕๕๓), “หน้าต่างศาสนา : เผยแผ่และเผยแพร่” ข่าว
สด. [ออนไลน์]. รายวัน ปีที่ ๒๐ ฉบับที่ ๗๐๗๒ หน้า ๓๑. แหล่งที่มา : 
http://www.khaosod. co.th/view_news. php?newsid=TUROaWRXUXhOVEV3 
TURRMU13PT0= [๒๕ ธันวาคม ๒๕๕๙]. 

พระไตรปิฎกฉบับสยามรัฐ. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : http://www.๘๔๐๐๐.org/tipitaka. [๔ 
ธันวาคม ๒๕๕๗]. 

พุทธศาสนสถาน. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา.http://www.th.wikipedia.org/wiki [๒๑ สิงหาคม 
๒๕๕๙]. 

ภาพเจดีย์พุทธคยา. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : http://www.wikipedia.com. [๔ มกราคม ๒๕๕๙]. 

ภาพพระธาตุพนม. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : http://www.google.co.th. [๑๒ มกราคม๒๕๕๙]. 

ภาพพระธาตุศรีสองรัก. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : http://www.google.co.th. [๒๔ กุมภาพันธ์ 
๒๕๕๙]. 

ภาพวัดเจ็ดยอด. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : http://www.google.co.th. [๒๔ กุมภาพันธ์๒๕๕๙]. 

สถานที่ส าคัญ ๘ แห่งในสมัยพุทธกาล. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : http://www.dhammathai.org/ 
buddha/g45.php. [๒๑ สิงหาคม ๒๕๕๙].  

“อ่านตัวให้ออก บอกตัวให้ได้ ใช้ตัวให้เป็น เห็นตัวให้ชัด”. ศาลา ธรรมะ. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : 
http://dharmahall.blogspot.com/2012/02/blog-post_631.html. [๒๕ ธันวาคม 
๒๕๕๙]. 



๑๒๓ 

 
อุปัชฌาย.์ http://th.wikipedia.org/wiki/อุปัชฌาย์. [๒๓ กันยายน ๒๕๕๙]. 

(๓) สัมภาษณ:์ 
สัมภาษณ์  คณะมัคคุเทศก์รุ่นเยาว์จากโรงเรียนพระธาตุขามแก่น อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น, ๒๒ 

มิถุนายน ๒๕๖๑. 

สัมภาษณ์  นายณฐกันต์  พุทธิพัทธ์สกุล, สถาปนิกผู้ออกแบบภูมิทัศน์วัดเจติยภูมิ สังกัดองค์การ
บริหารส่วนจังหวัด จังหวัดขอนแก่น, ๒๒ มกราคม ๒๕๖๒. 

สัมภาษณ์  นายสายทอง  แสนธรรมพล, ไวยาวัจกรวัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น และ
ประธานสภาวัฒนธรรมต าบลบ้านขาม, ๒๘ มิถุนายน ๒๕๖๑. 

สัมภาษณ์  นายสุรสิต  หนันเรือง, รองนายกองค์การบริหารส่วนต าบลบ้านขาม อ าเภอน้ าพอง จังหวัด
ขอนแก่น, ๒ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๒. 

สัมภาษณ์  ผู้ช่วยศาสตราจารย์ชอบ ดีสวนโคก, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น, ๒ 
มิถุนายน ๒๕๖๑. 

สัมภาษณ์  พระครูสุตธรรมภาณี, เจ้าอาวาสวัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น, ๑๒ 
พฤษภาคม ๒๕๖๑. 

สัมภาษณ์  พระศุภชัย, พระสงฆว์ัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น, ๒๒ มิถุนายน ๒๕๖๑. 

สัมภาษณ์  รองศาสตราจารย์อุดม  บัวศรี, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น, ๒๑ 
มิถุนายน ๒๕๖๑. 

สัมภาษณ์  สามเณรสัญชัย ดงลุน, สามเณรวัดเจติยภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น, ๒๒ มิถุนายน 
๒๕๖๑. 

๒. ภาษาต่างประเทศ : 
1. Secondary Sources 

(I) Books: 
Camillo Sitte, City Planning According to Artistic Principles (1889), Translated by          

George R. Collins and Christiane Crasemann Collins .London: Phaidon Press, 
1965. 

Carol Stratton.What's What in a Wat: Thai Buddhist Temples: Their Purpose     and 
Design .Silkworm Books, 2010. 



๑๒๔ 

 
Geoffrey A. Jellicoe and Susan Jellicoe, The Landscape of Man: Shaping the 

Environment from Prehistory to the Present Day, London: Thames and 
Hudson Ltd, 1995. 

Gordon Cullen. The Concise Townscape. London ; New York : Routledge, Taylor & 
Francis Group, 1971. 

Kanai L. Hazra. Royal Patronage of Buddhism in India. Delhi: Sangeeta Printers, 
1984. 

Nancy Gerlach-Spriggs, Richard Enoch Kaufman, Sam Bass Warner, Jr.. Restorative 
gardens : the healing landscape. New Haven, CT : Yale University Press, 
1998. 

Sukumar Dutt. Buddhist Monks and Monasteries of India : Their History and Their          
Contribution to Indian Culture. Dehli : Motilal Banarsidass Publishers, 
2008. 

(II) Articles: 
Eckbo, Garrett. "Architecture and the Landscape." Arts and Architecture 81, no. 10  

(October 1964). 

Promsak Jermsawatdi. Thai Art with Indian Influences. Delhi : Abhinav Publ.,1979.          
(page 75-76). 

Ranjana Bajracharya.“The Development of Vihara culture in Nepal”CNAS Journal, 
Vol.22, No.2 (July 1995) p.141-151. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาคผนวก ก 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

ภาพที่ ๑ งานพทุธศิลป์อินเดีย. พทุธศิลป์อินเดีย (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพที่ ๒ วดัถ า้ในอินเดยี,แผนผงัถ า้วิหารและเจตยิสถาน, วดัถ า้ในอินเดีย (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

ภาพที่ ๓ สถปูอินเดียและพฒันาการของสถปูในยคุแรก. สถปูอินเดียโบราณอินเดีย (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 
 

 

 

 

 

 

 

ภาพที่ ๔ เจดย์ีพทุธคยา ประเทศอินเดีย,พระธาตขุามแก่น, พระธาตแุช่แห้ง, เจดีย์แบบภาคกลาง 
เจดย์ีพทุธคยา (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ภาพที่ ๕ เจดย์ีรูปแบบตา่งๆ. เจดีย์ไทย (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 

 

ภาพที่ ๖ โบสถ์ภายในวดัร้องแง อ าเภอปัว จงัหวดันา่น 

 



 

 

 

ภาพที่ ๗ วิหารจตัรุมขุ วดัภมูินทร์ อ าเภอเมือง จงัหวดันา่น 

 

ภาพที่ ๘ พระพทุธรูปอินเดียสมยัคนัธาระ, พระพทุธรูปศิลปะอินเดีย (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

ภาพที่ ๙ พระพทุธรูปในอิริยาบถตา่งๆ,พระพทุธรูป (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 
http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 
 

 

 

  

 

 

 

 

 

ภาพที่ ๑๐ ธรรมจกัรที่พบชิน้เดยีว และธรรมจกัรที่พบร่วมกบักวางหมอบ, 

ธรรมจกัร (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพที่ ๑๑ รอยพระพทุธบาท ศลิปะอินเดียโบราณ,รอยพระพทุธบาท (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพที่ ๑๒ จิตรกรรมฝาผนงั (ฮปูแต้ม), จิตรกรรมฝาผนงั (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 

 

 



 

ภาพที่ ๑๓ เจดีย์วดัเจ็ดยอด อ าเภอเมือง จงัหวดัเชียงใหม,่วดัเจ็ดยอด (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 
 

 

 

ภาพที่ ๑๔ พระมหาโพธิเจดีย์ ต าบลพทุธคยา แคว้นมคธ ประเทศอินเดีย ,พทุธคยา (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 

 

 



 

 

ภาพที่ ๑๕ ภาพวาดลายเส้นพระธาตพุนมในสมยัปลายรัชกาลที ่๔ ช่วงปี พ.ศ. ๒๔๐๙ - ๒๔๑๑ วาดโดย Louis 

Delaporte นกัเดินทางชาวฝร่ังเศส พระธาตพุนม (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 

 

ภาพที่ ๑๖ พระธาตพุนมในสมยัปัจจบุนั 

พระธาตพุนม (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 



 

 

 

ภาพที่ ๑๗ พระธาตกุู่จาน จงัหวดัยโสธร 

 

ภาพที่ ๑๘ พระธาตศุรีสองรัก จงัหวดัเลย,วดัพระธาตศุรีสองรัก (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 

 



 

ภาพที่ ๑๙ วดัล้านขวด จงัหวดัยโสธร 

 

ภาพที่ ๒๐ พระพทุธรูปไม้ในวฒันธรรมอีสาน 

 

 



 

 

ภาพที่ ๒๑ งานพทุธศิลป์ร่วมสมยั ช่ือผลงาน "สงัขาร" ศิลปิน สนัต์ สารากรบริรักษ์ 

งานพทุธศิลป์ร่วมสมยั (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 
http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 

 

ภาพที่ ๒๒ งานพทุธศิลป์ร่วมสมยั ช่ือผลงาน : “รัศมีธรรม”พ.ศ.๒๕๕๔,ศิลปิน : ปัญญา วิจินธนสาร 
งานพทุธศิลป์ร่วมสมยั (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 



 

ภาพที่ ๒๓ นิทรรศการจิตรกรรมผสมประติมากรรมชดุ “พทุธศิลป์อีสาน” ศิลปิน ทรงฤทธ์ิ เหมือยพรม  
งานพทุธศิลป์ร่วมสมยั (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 

 

ภาพที่ ๒๔ สือ่วีดิทศัน์เก่ียวกบังานพทุธศิลป์ (ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 
http://www.youtube.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 

 



 

 

ภาพที่ ๒๕ พระธาตขุามแก่นมมุมองจากด้านทิศตะวนัตกและทิศใต้ 

 

ภาพที่ ๒๖ พระธาตขุามแก่นมมุมองจากด้านทิศตะวนัตกและทิศตะวนัตกเฉียงใต้ 



 

ภาพที่ ๒๗ โบสถ์หลงัใหม ่

 

 

ภาพที่ ๒๘ โบสถ์หลงัเกา่(สมิ) 

 

 



 

  

ภาพที่ ๒๙ พระประธานในสมิหลงัเกา่ และ พระประธานในสมิหลงัใหม ่

 

ภาพที่ ๓๐ พระพทุธรูปท่ีสร้างขึน้เมื่อปรับภมูิทศัน์ และพระพทุธรูป 

ที่น ามาประดิษฐานภายในบริเวณวดัก่อนปรับภมูิทศัน์ 
 

 

 

 

 

 



 

ภาพที่ ๓๑ งานจิตรกรรม หรือ ฮปูแต้มบนผนงัสมิเก่า วดัเจติยภมูิ 

 

 



 

ภาพที่ ๓๒ ภาพถ่ายทางอากาศ แสดงต าแหนง่ของวดัในปัจจบุนั 

 

 

 



 

ภาพที่ ๓๓ ผงับริเวณวดัเจตยิภมูิจากการขึน้ทะเบียนโบราณสถานพระธาตขุามแก่น พ.ศ.๒๕๒๕ 

แหลง่ที่มา : วดัเจติยภมูิ อ าเภอน า้พอง จงัหวดขอนแก่น 

 



 

ภาพที่ ๓๔ ผงับริเวณวดัเจติยภมูิ จากการก าหนดทีด่ินโบราณสถานพระธาตขุามแก่น พ.ศ.๒๕๓๐ 

แหลง่ทท่ีมา : วดัเจติยภมูิ อ าเภอน า้พอง จงัหวดัขอนแก่น 

 

ภาพที่ ๓๕ ผงับริเวณของวดัเจตยิภมูิเมื่อครัง้วางแผนปรับปรุงภมูิทศัน์ 

ออกแบบโดย นายณฐกนัต์ พทุธิพทัธ์สกลุ สถาปนิกประจ าองค์การบริหารสว่นจงัหวดั จ.ขอนแก่น 

แหลง่ที่มา : นายณฐกนัต์ พทุธิพทัธ์สกลุ,สถาปนิกประจ าองค์การบริหารสว่นจงัหวดั จ.ขอนแก่น 

 



 

ภาพที่ ๓๖ ผงับริเวณของวดัเจตยิภมูิ เมื่อครัง้วางแผนปรับปรุงภมูิทศัน์ ออกแบบโดย นายณฐกนัต์ พทุธิพทัธ์สกลุ 
สถาปนิกประจ าองค์การบริหารสว่นจงัหวดั จ.ขอนแก่น 

แหลง่ที่มา : นายณฐกนัต์ พทุธิพทัธ์สกลุ,สถาปนิกประจ าองค์การบริหารสว่นจงัหวดั จ.ขอนแก่น 

 

 

ภาพที่ ๓๗ ผงับริเวณของวดัเจตยิภมูิ เมื่อครัง้วางแผนปรับปรุงภมูิทศัน์ 

ออกแบบโดย นายณฐกนัต์ พทุธิพทัธ์สกลุ สถาปนิกประจ าองค์การบริหารสว่นจงัหวดั จ.ขอนแก่น 

แหลง่ที่มา : นายณฐกนัต์ พทุธิพทัธ์สกลุ,สถาปนิกประจ าองค์การบริหารสว่นจงัหวดั จ.ขอนแก่น 

 



 

ภาพท่ี ๓๘ ผงับริเวณของวดัเจตยิภมูิ เมื่อครัง้วางแผนปรับปรุงภมูิทศัน์ ออกแบบโดย นายณฐกนัต์ พทุธิพทัธ์สกลุ 
สถาปนิกประจ าองค์การบริหารสว่นจงัหวดั จ.ขอนแก่น 

แหลง่ที่มา : นายณฐกนัต์ พทุธิพทัธ์สกลุ,สถาปนิกประจ าองค์การบริหารสว่นจงัหวดั จ.ขอนแก่น 

 

 

ภาพที่ ๓๘ ผงับริเวณของวดัเจตยิภมูิ เมื่อครัง้วางแผนปรับปรุงภมูิทศัน์  

ออกแบบโดย นายณฐกนัต์ พทุธิพทัธ์สกลุ สถาปนิกประจ าองค์การบริหารสว่นจงัหวดั จ.ขอนแก่น 

แหลง่ที่มา : นายณฐกนัต์ พทุธิพทัธ์สกลุ,สถาปนิกประจ าองค์การบริหารสว่นจงัหวดั จ.ขอนแก่น 



 

ภาพที่ ๓๙ กลุม่งานพทุธศิลป์ดัง้เดมิ 

 

ภาพที่ ๔๐ สมิหลงัเก่า(ปัจจบุนัใช้เป็นวิหาร) 



 

ภาพที่ ๔๑ ธรรมาสน์เกา่ รูปแบบงานชา่งคล้ายงานไม้สว่นประดบัอาคารสมิเกา่ 

 

   

ภาพที่ ๔๒ กลุม่งานพทุธศิลป์ดัง้เดิมและอาคารท่ีก่อสร้างใหม ่

 



 

ภาพที่ ๔๓ อาคารและสิง่ก่อสร้างตา่งๆภายในบริเวณวดั 

 

ภาพที่ ๔๔ ภมูิทศัน์ด้านหน้าพระธาตขุามแก่นช่วงเวลากลางวนั  

 



 

ภาพที่ ๔๕ ภมูิทศัน์ด้านหน้าพระธาตขุามแก่น หลงัการน าสิง่บดบงัภมูิทศัน์ออกจากบริเวณสกัการะ 

 

ภาพที่ ๔๖ ภาพรวมขององค์ประกอบภมูิทศัน์ 



 

ภาพที่ ๔๗ ภาพรวมขององค์ประกอบภมูิทศัน์ Hardscape-Soft scape 

 

ภาพที่ ๔๘ การจดัทางเดินรูปแบบตา่งๆในวดั 

 



 

ภาพที่ ๔๙ งานประดบัพระธาตขุามแก่นจ าลองไว้บนสว่นเคร่ืองยอดของหลงัคา 

วดัจนัทรังษี บ้านหนองบวัน้อย ต าบลหนองตมู อ าเภอน า้พอง จงัหวดัขอนแก่น 

  

 

ภาพที่ ๕๐ วดักลาง อ าเภอเมือง จงัหวดัขอนแก่น 

 

 

 



 

ภาพที่ ๕๑ พระธาตแุก่นนคร วดัหนองแวงพระอารามหลวง อ าเภอเมือง จงัหวดัขอนแก่น 

 

ภาพที่ ๕๒ หลงัคาประดบัพระธาตขุามแก่นจ าลอง 
วดัธาต ุพระอารามหลวง อ าเภอเมือง จงัหวดัขอนแก่น 

 

 



 

ภาพที่ ๕๓ ศาลหลกัเมือง ประจ าจงัหวดัขอนแก่น 

 

 

ภาพที่ ๕๔ ซุ้มประตเูมืองขอนแก่น ถนนศรีจนัทร์ 

 

 

 

 



 

ภาพที่ ๕๕ ซุ้มประตเูมืองขอนแก่น ถนนศรีจนัทร์ 

 

 

ภาพที่ ๕๖ ปา้ยประดบัรัง้โรงเรียนนครขอนแก่น อ าเภอเมือง จงัหวดัขอนแก่น 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพที่ ๕๗ ตราสญัลกัษณ์ประจ าสถาบนัตา่งๆในจงัหวดัขอนแกน่ 

ที่ใช้รูปทรงพระธาตขุามแก่น ,ตราพระธาตขุามแก่น(ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพท่ี ๕๘ ตราประจ าหนว่ยงานราชการในจงัหวดัขอนแก่น 

ที่ใช้รูปทรงของพระธาตขุามแก่น, ตราพระธาตขุามแก่น(ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 
 

 

 

 

 

 

  

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพที่ ๕๙ ลายปักตราประจ าหนว่ยงานในจงัหวดัขอนแก่น 

ที่ใช้รูปทรงของพระธาตขุามแก่น,ตราพระธาตขุามแก่น(ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 
http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 

 

 

 



 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

ภาพที่ ๖๐ ตราสญัลกัษณ์การแขง่ขนักีฬาตา่งๆ ในจงัหวดัขอนแก่นที่ใช้ภาพพระธาตขุามแก่นเป็นสญัลกัษณ์ 

แทนจงัหวดัขอนแก่น, ตราพระธาตขุามแก่น(ออนไลน์). แหลง่ที่มา : 

http://www.google.com. (เข้าถึงเมื่อ ๔ ธ.ค.๒๕๖๑). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาคผนวก ข 
 

 

 

 

 

 



 

 

 

สัมภาษณ์ ผู้ช่วยศาสตราจารย์ชอบ ดีสวนโคก ณ สถานีวิทยุ มจร. ด้านงานพุทธศิลป์ 

 

 

 

 



 

 

 

พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ ,ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. ให้ค าแนะน าด้านเครื่องมือวิจัย 

 

 

 

 

 



 

 

 

ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร.จรัส ลีกา ให้ค าแนะน าด้านเครื่องมือวิจัย 

 



 

 

 

 ภาพคณะสงฆ์วัดเจติยภูมิ และพระครูสุตธรรมภาณี เจ้าอาวาส   

 



 

 

 

(ภาพบน)ภาพพระครูสุตธรรมภาณี เจ้าอาวาสวัดเจติยภูมิ ,พระสงฆ์-สามเณรในวัด ,นายสุรสิต หนันเรือง 
 รองนายกองค์การบริหารส่วนต าบลบ้านขาม อ.น้ าพอง จ.ขอนแก่น และผู้วิจัยขณะปฏิบัติงานภาคสนาม 
(ภาพล่าง) การเตรียมเอกสารขออนุญาตตรวจเครื่องมือวิจัยและเอกสารประกอบการปฏิบัติงานภาคสนาม 

 

  



 

 

 

 

พระธาตุขามแก่น 

 



 

 

 

  

พระธาตุขามแก่นและภูมิทัศน์ในปัจจุบัน (พ.ศ.๒๕๖๑) 

 



 

 

 

(ภาพบน)ภาพถ่ายเก่า พ.ศ.๒๔๕๙ – พ.ศ.๒๔๖๘ 
(ภาพล่าง)ภาพถ่ายเก่าพระธาตุขามแก่นก่อนการบูรณะ ครั้งที่ ๒ (พ.ศ.๒๔๔๙ –พ.ศ.๒๔๙๙) 

แหล่งที่มา : วัดเจติยภูมิ 
 

 



 

 

  

(ภาพบน)โบสถ์(สิม)หลังเก่า 
(ภาพล่าง)ภาพขยายหน้าบันลายตาเว็นหรือตะวันของโบสถ์ 

 

 

 



 

 

   

(ภาพบน) ภาพถ่ายด้านข้างโบสถ์เก่าและช่อฟ้า(โหง่ว)ประดับหลังคา 
(ภาพล่าง) ภาพขยายฐานบัวงอนของโบสถ์เก่า 

 

  
 

 



 

 

 

(ภาพบน)โบสถ์หลังใหม่ 
(ภาพล่าง) ภาพถ่ายด้านหน้าและด้านหลังของโบสถ์หลังใหม่และหลังเก่า 

 

  



 

 

 

(ภาพบน) พระธาตุขามแก่นและพระพุทธรูปด้านหน้า 
(ภาพล่าง) ด้านหลังพระพุทธรูปบริเวณสักการะพระธาตุ 

 



 

 

 

(ภาพบน) งานภูมิทัศน์ภายในบริเวณวัด 
(ภาพล่าง) งานประดับภูมิทัศน์ตามสมัยปัจจุบัน รูปต าแหน่งปักหมุดหมายประจ า 

 



 

 

 

 

(ภาพบน) วัสดุปูพื้นทางเดิน 
(ภาพล่าง) พืชสวนประดับภูมิทัศนสถาน 

 

  



 

 

 

การจัดไม้ยืนต้นเดิมภายในวัดกับส่วนไม้ประดับที่มาพร้อมกับการปรับปรุงภูมิทัศน์ 

 

 



 

 

 

การจัดไม้ยืนต้นเดิมภายในวัดกับส่วนไม้ประดับที่มาพร้อมกับการปรับปรุงภูมิทัศน์ 

 

 



 

 

 

 

วัสดุตกแต่งภูมิทัศน์ประเภทสิ่งไม่มีชีวิต(Hardscape) 

 



 

 

 

มุมมองพระธาตุขามแก่นจากทิศทางต่างๆ 

 



 

 

 

มุมมองพระธาตุขามแก่นจากทิศทางต่างๆ 

 

 

 



 

 

 

จุดเชื่อมต่อทางเดิน 

 

 



 

 

 

การออกแบบทางเดิน 



 

 

 

กลุ่มอาคารอเนกประสงค์และลานกิจกรรมหน้าองค์พระธาตุขณะปรับปรุงภูมิทัศน์ 

 



 

 

 

ภูมิทัศน์บริเวณศาลาประจ ามุม 

 



 

 

 

 

การจัดกิจกรรมเฉพาะกิจของชุมชนในพ้ืนที่บริเวณวัด 

 



 

 

 

 

งานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์บริเวณอุทยานภูมิภักดิ์แก่นขาม  

 



 

 

 

ภาพบน พานดอกไม้ไหว้พระธาตุของผู้มาสักการะ 

 

 



 

 

 

งานพุทธศิลป์ร่วมสมัยด้านหน้าพระธาตุขามแก่น 

 



 

 

 

 

ภาพถ่ายทางอากาศ 

ที่มา : นายณฐกันต พุทธิพัทธสกุล สถาปนิกประจ าองค์การบริหารส่วนจังหวัด จ.ขอนแก่น 

 



 

 

 

 
ผังบริเวณของวัดเจติยภูมิ เมื่อครั้งวางแผนปรับปรุงภูมิทัศน์ 

ออกแบบโดย นายณฐกันต พุทธิพัทธสกุล สถาปนิกประจ าองค์การบริหารส่วนจังหวัด จ.ขอนแก่น 
ที่มา : นายณฐกันต พุทธิพัทธสกุล ,สถาปนิกประจ าองค์การบริหารส่วนจังหวัด จ.ขอนแก่น 

 

 

 

 



 

 

ผังบริเวณของวัดเจติยภูมิ เมื่อครั้งวางแผนปรับปรุงภูมิทัศน์ 
ออกแบบโดย นายณฐกันต พุทธิพัทธสกุล สถาปนิกประจ าองค์การบริหารส่วนจังหวัด จ.ขอนแก่น 

ที่มา : นายณฐกันต พุทธิพัทธสกุล,สถาปนิกประจ าองค์การบริหารส่วนจังหวัด จ.ขอนแก่น 

 



 

 

ผังบริเวณของวัดเจติยภูมิ เมื่อครั้งวางแผนปรับปรุงภูมิทัศน์ 
ออกแบบโดย นายณฐกันต พุทธิพัทธสกุล สถาปนิกประจ าองค์การบริหารส่วนจังหวัด จ.ขอนแก่น 

ที่มา : นายณฐกันต พุทธิพัทธสกุล,สถาปนิกประจ าองค์การบริหารส่วนจังหวัด จ.ขอนแก่น 
 

 

 

 



 

 

ตัวอย่างแนวค าถามที่ใช้ในการสนทนากลุ่ม 
ข้อมูลทั่วไป 
ชื่อ-สกุล............................................................. ฉายา(ภิกษุ-สามเณร)............................................................... 
 
เพศ 

 ชาย 
 หญิง 

 
 
 

อายุ 
 ต่ ากว่า  20 ปี  
 20 – 30 ปี 
 30 – 40 ปี 
 40 – 50 ปี 
 51 ปีขึ้นไป 

ระดับการศึกษา 
 ประถมศึกษา 
 มัธยมศึกษา / ปวช / 
 ปวส / ปริญญาตรี 
 สูงกว่าปริญาตรี

   
1. ท่านประกอบอาชีพ อะไร………………………………………............................................................................. 
ความคิดเห็นต่อแนวคิด  การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติย
ภูมิ อ าเภอน้ าพอง จังหวัดขอนแก่น 
2.ท่านเก่ียวข้องกับงานพทุธศิลป์ของวัดเจติยภูมิอย่างไรบ้าง 
กลุ่มท่ี 1 กลุ่มพระสงฆ์ในวัดเจติยภูมิ  
กลุ่มท่ี 2 ผู้ออกแบบภูมิทัศน์วัดเจติยภูมิ 
กลุ่มท่ี 3 กลุ่มผู้จัดการวัด /ผู้สูงอายุในชุมชนที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับวัดเจติยภูมิ/มีหน้าที่รับผิดชอบภายในวัด  
กลุ่มท่ี 4 กลุ่มนักเรียนมัคคุเทศก์เยาชนในท้องถิ่นและกลุ่มผู้เดินทางมาสักการะ 
อ่ืนๆ........................................................................................................................ .................. 
3. ท่านคิดว่างานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ของวัดเจติยภูมมิีความส าคัญต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างไร 
............................................................................................................................................................................ 
.............................................................................................................................................................. .............. 
4.ท่านคิดว่ารูปแบบของการจัดการงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ลักษณะนี้เหมาะสมหรือไม่อย่างไร 
............................................................................................................................................................................ 
............................................................................................................................................................................ 
5.ท่านคิดว่ารูปแบบจัดภูมิทัศนสถานลักษณะนี้สอดคล้องกับการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของชาวอีสาน
หรือไม่อย่างไร 
............................................................................................................................................................................ 
............................................................................................................................................................................  
6. ผลที่ได้รับจากการชมงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์เป็นอย่างไร(ประชาชน)/การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของวัดมิ
ทัศน์ด้วยพุทธศิลป์และภูมิทัศน์(พระสงฆ์) 
................................................................................................................................. ........................................... 
............................................................................................................................................................................ 



 

 

7. ท่านคิดว่าการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของวัดเจติยภูมิ ท าให้ชุมชนมี
ความใกล้ชิดพระธรรม และมีจิตส านึกที่จะมีต่อความหวงแหนดูแลรักษางานพุทธศิลป์อันมีค่าต่อสาธารณะ 
อย่างไร 
............................................................................................................................................................................ 
............................................................................................................................................................................ 
 
ความคิดเห็นต่อแนวทางการปรับปรุงงานพัฒนาภูมิทัศนสถานในอนาคต 

8 .มีปัญหาและอุปสรรคในการชมงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์หรือไม่ เป็นอย่างไร  มีข้อแนะน าในการปรับปรุง
อย่างไรบ้าง 
............................................................................................................................................................................ 
............................................................................................................................................................................ 
9 .แนวคิด  รูปแบบ  วิธีการ  ที่เหมาะสมของวัดที่จัดภูมิทัศนสถานและงานพุทธศิลป์/สอดคล้องกับบริบทของ
เยาวชนและสังคมรอบๆบริเวณท่ีตั้งวัดปัจจุบันหรือไม ่

............................................................................................................................................................................ 

............................................................................................................................................................................ 
10.การมีพ้ืนที่สีเขียวและสภาพแวดล้อมที่ดีสอดคล้องกับงานพุทธศิลป์ เป็นปัจจัยที่จะส่งเสริมให้เกิด
สภาพแวดล้อมที่ดขีองภูมิทัศน์เหมาะแก่การเห็นธรรมหรือไม่ และมีปัจจัยใดที่เป็นอุปสรรค 
............................................................................................................................................................................ 
............................................................................................................................................................................ 
 

ลงช่ือ........................................................... 
(....................................................................) 

วันสัมภาษณ์...............เดือน.................................พ.ศ................. 
 

ตัวอย่างการตอบค าถามการสนทนากลุ่ม 

ข้อ 1 เจ้าอาวาส 
ข้อ 2 กลุ่มพระสงฆ์ในวัดเจติยภูมิ 
ข้อ 3 มีความส าคัญเพราะเป็นการสะท้อนความเป็นพระพุทธศาสนา เป็นศูนย์รวมจิตใจ ได้มานมัสการแล้วท า
ให้เกิดความสบายใจอ่ิมใจเหมาะสม เพราะท าให้เกิดความร่มรื่น เป็นที่พักผ่อนและเป็นที่ท่องเที่ยวในเชิง
อนุรักษ์พระพุทธศาสนากับสิ่งแวดล้อม 
ข้อ 4 เหมาะสม การยกย่องเชิดชูพุทธศิลป์ให้โดดเด่น ไม่ให้มีสิ่งอื่นมาบดบังทัศนียภาพขององค์พระธาตุ เป็นที่
พักผ่อนเชิงอนุรักษ์ ธรรมชาติ , สิ่งแวดล้อม กับพระพุทธศาสนา ทั้งพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ต่างส่งเสริมเกื้อกูล
กัน 
ข้อ 5 สอดคล้อง มีการจัดงานวันส าคัญทางพระพุทธศาสนา ประเพณีท้องถิ่น ฮีตสิบสองคองสิบสี มีพิธีห่มผ้า
พระธาตุ ฯลฯ  



 

 

ข้อ 6 วัดร่มรื่น เวลาชมพระธาตุ มีความสงบเย็นท าให้เกิดความสบายใจ บรรยากาศภายในวัดมีผลต่อการเผย
แผ่ศาสนา  
ข้อ 7 มีความรักและจิตสาธารณะ มีจิตอาสาในการดูแลรักษาวัด ทางวัดมีกิจกรรมทางศาสนาอยู่ตลอดก็ถือ
เป็นการเผยแพระพุทธศาสนา และมีงานพุทธศิลป์ในบรรยากาศที่สวยงาม ยิ่งท าให้การเผยแผ่ศาสนาเป็นไปได้
อย่างราบรื่นเพราะบรรยากาศเอ้ือต่อผู้มาสักการะหรือฝักใฝ่ในธรรม 
ข้อ 8 ปัจจัยที่ส่งเสริม ปลูกต้นไม้ใหญ่ สร้างความร่มรื่น สงบเย็นและเป็นต้นไม้ตามพุทธประวัติ ส่วนปัจจัยที่
เป็นอุปสรรค การขาดงบประมาณและผู้ดูแลรักษา สถานที่ส าคัญบางแห่งเช่นอาคารอ่ืนๆภายในวัดยังไมโ่ดด
เด่นหรือมีเอกลักษณ์หรือเชื่อมโยงถึงงานพุทธศิลป์หลัก  
ข้อ 9 สอดคล้อง ทั้งงานดั้งเดิมและงานใหม่ งานดั้งเดิมมีความเป็นหนึ่งเดียว และงานใหม่ไม่ท าลายทัศนียภาพ 
ทางวัดมีกิจกรรมร่วมกับชุมชน สถาบันหรือหน่วยงานบริเวณใกล้เคียงตามโอกาส  
ข้อ 10 ส าหรับพระสงฆ์ผลที่ได้รับ บริเวณวัด มีความร่มเย็น และการดูแลงานพุทธศิลป์พร้อมไปกับภูมิทัศน์จะ
ท าให้พัฒนาจิตใจ หรือช าระจิตใจจากงานที่ปฏิบัติไปในตัว เพราะพระสงฆ์ต้องลงมือปฏิบัติด้วยตนเองหลาย
ส่วน ส าหรับผู้มาสักการะได้เห็นภูมิทัศนสถานมีบรรยากาศที่ร่มรื่นและงานพุทธศิลป์แล้วก็จะเกิดความเบิก
บาน ผ่อนคลายความเศร้าหมองในจิตใจเทียบได้กับการเห็นหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้า 
 

ตัวอย่างแนวค าถามในการสัมภาษณ์เชิงลึก 
ส่วนที่ 1 ความคิดเห็นต่อแนวคิด  ต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถาน 
1.ท่านเข้าใจความหมายของค าว่างานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์อย่างไร 
............................................................................................................................................................................ 
.................................................................................................................................................... ........................ 
2.ท่านเกี่ยวข้องกับงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ของวัดเจติยภูมิอย่างไรบ้าง 
................................................................................................................................................................. ........... 
............................................................................................................................................................................ 
3.แนวคิดของท่านในการแผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยงานพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานวัดเจติยภูมิคืออะไร 
............................................................................................................................................................................ 
............................................................................................................................................................................ 
4.ท่านคิดว่าการจัดภูมิทศันสถานลักษณะนี้มีความส าคัญ 
 - ต่อการเรียนรู้พระพุทธศาสนาของผู้มาสักการะหรือไม่ /อย่างไร 
 - ต่อวัดหรือไม่ /อย่างไร 
 - ต่อชุมชนหรือไม่ /อย่างไร 
............................................................................................................................................................................ 
............................................................................................................................................................................ 
5. พุทธศิลป์ในวัดเจติยภูมิ มีพัฒนาการทางรูปแบบอย่างไร และมีความส าคัญอย่างไร   
............................................................................................................................................................................ 
........................................................................................................................................................ .................... 



 

 

6.ท่านคิดว่ารูปแบบการจัดภูมิทัศน์และงานพุทธศิลป์ลักษณะนี้เหมาะสมหรือไม่อย่างไร  หากไม่เหมาะสมควร
ปรับปรุงอย่าง ไร 
............................................................................................................................................................................ 
............................................................................................................................................................................ 
7.ท่านคิดว่ากระบวนการ/ขั้นตอนการจัดองค์ประกอบด้วยงานพุทธศิลป์ที่สร้างใหม่หรือน าเข้ามาใหม่ประกอบ
กับอุปกรณ์อ านวยความสะดวก อาทิ ร่มกันสาด ตู้บริจาคหยอดเหรียญ  พระประจ าวันเกิด จุดเสี่ยงทาย
โชคชะตา  ลักษณะนี้เหมาะสมหรือไม่อย่างไร 
............................................................................................................................................................................ 
............................................................................................................................................................................ 
8. ผลที่ท่านได้รับจากการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศน์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาจากศาสนิกชนผู้เข้ามาเยือน
พ้ืนที่วัดเจติยภูมิและชมงานพุทธศิลป์เป็นอย่างไร (คนที่มาวัดมีการตอบสนองต่องานพุทธศิลป์มากขึ้น? เข้าวัด
มากขึ้น?) 
............................................................................................................................................................................ 
............................................................................................................................................................................ 
9.ท่านคิดว่าพุทธศิลป์/ศิลปกรรม  (สถาปัตยกรรม จิตรกรรม ประติมากรรม) สามารถไปสู่การเรียนรู้เพ่ือ
พัฒนาด้านจิตใจและปัญญาของผู้มาสักการะได้หรือไม่ /อย่างไร 
............................................................................................................................................................................ 
............................................................................................................................................................................ 
10. ท่านคิดว่าการการจัดภูมิทัศนสถานและงานพุทธศิลป์เพ่ือเผยแผ่ศาสนาเอ้ือต่อการเห็นธรรม และเป็น
สาธารณประโยชน์ต่อหรือไม่  อย่างไร 
.................................................................................................................................................................... ........ 
............................................................................................................................................................................ 
11.ท่านคิดว่าการจัดพุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานเพ่ือให้ชุมชนสัมผัสวัดนี้นี้  จะท าให้ชุมชนมีจิตส านึกที่จะมีต่อ
ความหวงแหนดูแลรักษางานพุทธศิลป์อันมีค่าต่อสาธารณะ อย่างไร 
....................................................................................................................................................................... ..... 
......................................................................................................................................................................... 
ส่วนที่ 2 ความคิดเห็นต่อแนวคิด การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของ
วัดเจติยภูมิ  
12.การชักชวนคนเข้าวัดโดยมีภูมิทัศน์และงานพุทธศิลป์ที่ดีควรมีปัจจัยอะไรบ้าง 
 -ปัจจัยที่จะส่งเสริมให้เยาวชนเกิดจิตส านึกต่อการรักษาสมบัติของวัดร่วมกัน 
 -ปัจจัยที่เป็นอุปสรรค  
............................................................................................................................................................................ 
............................................................................................................................................................................ 
13.ท่านมีข้อคิดเห็นหรือข้อเสนอแนะอ่ืนๆหรือไม่/อย่างไร 
............................................................................................................................................. ............................... 
............................................................................................................................................................................ 
14.แนวคิด  รูปแบบ  วิธีการ  ที่เหมาะสมของการเผยแผ่พระพุทธศาสนาผ่านงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์/
สอดคล้องกับบริบทของสังคมปัจจุบันเป็นอย่างไร 



 

 

............................................................................................................................................................................ 

............................................................................................................................................................................ 
ส่วนที่ 3  
การวิเคราะห์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยการใช้พุทธศิลป์และภูมิทัศนสถานของวัดเจติยภูมิ  
15. ท่านมองงานพุทธศิลป์และงานภูมิทัศน์ในมิติทางสังคม/วัดเจติยภูมิกับชุมชน อย่างไร 
............................................................................................................................................................................ 
............................................................................................................................................................................  
16. ท่านมองมิติทางพัฒนาการของพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ของภูมิภาคอีสานกับวัดเจติยภูมิ มีความสัมพันธ์กัน 
อย่างไร 
................................................................................................................................................................... ......... 
............................................................................................................................................................................ 
17. ท่านมองงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ในมิติทางด้านสืบสานมรดกทางศิลปะและวัฒนธรรมของวัดเจติยภูมิ 
อย่างไร 
............................................................................................................................................................................ 
18. ท่านมองมิติทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาผ่านงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์วัดเจติยภูมิอย่างไร 
............................................................................................................................................................................ 
19. ท่านมองงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ในมิติทางสัญลักษณ์และความศรัทธาของวัดเจติยภูมิต่อชุมชนหรือต่อ
ชาวขอนแก่นอย่างไร 
............................................................................................................................................................................ 
............................................................................................................................................................................  
20. ท่านมองงานพุทธศิลป์และภูมิทัศน์ในมิติการการช่วยเหลือสาธารณประโยชน์อย่างไร 
............................................................................................................................................................................  
............................................................................................................................................................................ 

ลงช่ือ........................................................... 
(....................................................................) 

วันสัมภาษณ์...............เดือน.................................พ.ศ................. 
 

ตัวอย่างแนวค าตอบในการสัมภาษณ์เชิงลึก 
ข้อ 1 พุทธศิลป์ คือการน าเสนอศิลปกรรมด้วยมิติของพระพุทธศาสนา 
ข้อ 2 เป็นผู้คิดนโยบาย รูปแบบ แนวทาง กระบวนการท างานภายในวัด 
ข้อ 3 การใช้ธรรมชาติ สิ่งแวดล้อมเป็นสื่อดึงดูด สร้างความน่าสนใจ แก่ผู้มาสักการะ 
ข้อ 4 มีความส าคัญอย่างมาก ต่อผู้มาเยือน เพราะท าให้ผู้มาเยือนได้สัมผัส ความเป็น พระพุทธศาสนา , 
ความส าคัญต่อวัด ได้แก่ การดูแลรักษาภูมิทัศน์สถาน สร้างคุณประโยชน์ต่อวัด ให้มีการ ดูแลอนุรักษ์วัดอย่าง
ต่อเนื่อง , ในความส าคัญต่อชุมชน ท าให้ชุมชนมีรายได้เพ่ิมจากการท่องเที่ยว 
ข้อ 5 ไม่ได้ตอบค าถาม 
ข้อ 6 รูปแบบการจัดภูมิทัศน์และงานพุทธศิลป์มีความเหมาะสม ส่วนที่ต้องปรับปรุงให้ดียิ่งขึ้นคือ ควรเพ่ิม 
พ้ืนที่ ร่มเย็น ส าหรับเป็นที่นั่งให้สงบเย็น และ เพ่ิมมุม ที่เป็นแหล่งเรียนรู้ของเยาวชน 



 

 

ข้อ 7 เหมาะสม เพราะเปิดโอกาสให้ผู้ที่อยากท าบุญด้วยทานบารมี, ได้มีช่องทาง ท าบุญ ตามก าลังศรัทธา 
ส่วนผู้ไม่ประสงค์ จะท าบุญ ทางวัดก็ไม่ได้บังคับ 
ข้อ 8 มีคนเข้าวัดเพ่ิมข้ึน 
ข้อ 9 ได้ เพราะเป็นการสะท้อนถึงสภาพจิตใจของช่าง สื่อไปยังผู้ พบเห็น 
ข้อ 10 เอ้ือต่อการบรรลุธรรมเป็นอย่างมาก และเป็น ประโยชน์ต่อสาธารณะเพราะสภาพสิ่งแวดล้อมทาง
กายภาพ สงบเย็น ท าให้ใจเย็นลงเกิดความสดชื่นเกิด และเกิดสมาธิได้ 
ข้อ 11 โดยปกติถ้าสิ่งใดดีสวยงามในชุมชน ผู้อยู่อาศัยในชุมชนจะเกิดความรักและหวงแหน ร่วมกันให้
ความส าคัญเสมือน ทุกคนเป็นเจ้าของ และอยากมีส่วนร่วมในการดูแลรักษา 
ข้อ 12 ดึงเยาวชนเข้ามาท ากิจกรรมต่างๆโดยปลูกฝังให้เขามีจิตส านึกต่อวัด 
ข้อ 13 คนให้ชุมชนเข้ามามีส่วนร่วมในการ จัดกิจกรรม และการพัฒนาวัด รวมทั้งการปรับปรุงภูมิทัศน์ต่างๆ
ของวัด 
ข้อ 14 จัดภูมิทัศน์ที่สอดคล้อง กับสภาพสังคมท้องถิ่น โดยให้ชุมชนมีส่วนร่วม จัดพ้ืนที่ให้ ชุมชน จ าหน่าย 
สินค้าพ้ืนเมืองแก่นักท่องเที่ยว 
ข้อ 15 เป็นการสะท้อนถึงชีวิตและจิตใจของชุมชน 
ข้อ 16 บ่งบอกถึงประวัติศาสตร์ ความเป็นมาของวัด และสะท้อนถึงความเชื่อศรัทธาของคนท่ีมีต่อวัด 
ข้อ 17 แสดงให้เห็นวัตถุประสงค์และเจตนารมณ์ของผู้ก่อสร้างในอดีตมาจนถึงปัจจุบัน 
ข้อ 18 จะดึงดูดให้ มีผู้เดินทางมาเพ่ิมข้ึน 
ข้อ 19 จะท าให้สถานที่แห่งนี้เป็นแหล่งศึกษาเรียนรู้พระพุทธศาสนาในอนาคต 
ข้อ 20 งานพุทธศิลป์เป็นเอกลักษณ์ของชุมชน หากมีผู้มีจิตศรัทธาต่อวัดถือเป็นการสืบต่อพระพุทธศาสนา 
สามารถน ารายได้จากการบริจาคของผู้มานมัสการวัดเจติยภูมิที่มีมาช่วยเหลือสาธารณประโยชน์หรือส่งเสริม
การศึกษาให้เยาวชน ทั้งพัฒนาวัดให้สะอาด สว่าง สงบ  
  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาคผนวก ค 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 















 

 

 

 

 

 

 



 

ประวัติผู้วิจัย 
 

ชื่อ  นางสาวพิริยา  พิทยาวัฒนชัย 
วัน เดือน ปีเกิด  ๒๘ ธันวาคม ๒๕๒๖ 
สถานที่เกิด  อ้าเภอน้้าพอง  จังหวัดขอนแก่น 
ประวัติการศึกษา  

ระดับประถมศึกษา : โรงเรียนชุมชนหนองกุงวิทยา  อ้าเภอน้้าพอง  จังหวัดขอนแก่น 
ระดับมัธยมศึกษาตอนต้น : โรงเรียนน้้าพองศึกษา  อ้าเภอน้้าพอง  จังหวัดขอนแก่น 
ระดับมัธยมศึกษาตอนปลาย : โรงเรียนน้้าพองศึกษา  อ้าเภอน้้าพอง  จังหวัดขอนแก่น 
ระดับปริญญาตรี : พ.ศ.๒๕๔๖ ศศ.บ.(ประวัติศาสตร์ศิลปะ) คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัย

ศิลปากร  วิทยาเขตวังท่าพระ  
ระดับบัณฑิตศึกษา : พ.ศ.๒๕๕๕ ศศ.ม.(ประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรม) บัณฑิตวิทยาลัย 

มหาวิทยาลัยศิลปากร  วิทยาเขตวังท่าพระ   พ.ศ.๒๕๕๗  
ประวัติการท างาน 
          พ.ศ.๒๕๕๐ ผู้ช่วยภัณฑารักษ์อิสระ พิพิธภัณฑ์วัดราชาธิวาส กรุงเทพมหานคร 
           พ.ศ.๒๕๕๕ ผู้ช่วยนักวิจัยอิสระ โครงการบูรณะอาคารอนุรักษ์หลังอุทกภัย ณ โบสถ์วัดป่า
กลางทุ่ง อ.เมือง จ.ปทุมธานี 
          พ.ศ.๒๕๕๖ ผู้ช่วยนักวิจัยอิสระ โครงการอนุรักษ์พระพุทธรูป วัดอินทาราม กรุงเทพมหานคร 
           พ.ศ. ๒๕๕๗ - ปัจจุบัน อาจารย์ประจ้า สาขาวิชาศิลปศึกษา  คณะครุศาสตร์  มหาวิทยาลัย
ราชภัฏร้อยเอ็ด ต.เกาะแก้ว อ.เสลภูมิ จ.ร้อยเอ็ด  ๔๕๑๒๐      
ปีท่ีเข้าศึกษา : พ.ศ.๒๕๕๗ 
ปีท่ีส าเร็จการศึกษา :  พ.ศ.๒๕๖๑ 
ที่อยู่ปัจจุบัน  

บ้านเลขท่ี ๙๙/๒ หมู่ ๑๐ ต.วงัชัย อ.น้้าพอง จ.ขอนแก่น ๔๐๑๔๐   หมายเลขโทรศัพท์ 
๐๙๔-๓๐๒๙๐๖๔ ,E-mail : piriya684@outlook.co.th 
 

 


	cd-หน้าปก-บทคัดย่อ-เล่มดุษฎี-pdf
	14-หน้าอนุมัติที่มีลายเซ็น
	cd-หน้าปก-บทคัดย่อ-เล่มดุษฎี-pdf
	04-บทที่-1-บทนำ-24-มีนา-62-pdf
	05-บทที่-2-แนวคิด-ทฤษฎี-และงานวิจัยทีี่เกี่ยวข้อง-24-มีนา-62-pdf
	06-บทที่-3-วิธีดำเนินการวิจัย-24-มีนา-62-pdf
	07-บทที่-4-ผลการศึกษาวิจัย-24-มีนา-62-pdf
	08-บทที่-5-สรุป-อภิปรายผล-และข้อเสนอแนะ-24-มีนา-62-pdf
	09-บทที่-6-บรรณานุกรม-ดุษฎี-pdf
	10-ภาคผนวก-ก-pdf
	11-ภาคผนวก-ข-pdf
	12-ภาคผนวก-ค-pdf
	13-ประวัติผู้วิจัย-pdf



