
 

วิเคราะหบ์ทบาทของพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชน 
ANALYSIS OF THE ROLE OF BUDDHIST ECCLESIATIAL MONKS TO 

CULTIVATE FAITH TO CHILDREN AND YOUTH 
 
 
 

 
 

พระอธิการจตุรงค ์  อธิปญฺโญ 
 
 
 
 
 
 

วิทยานิพนธ์นี้เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษา 
ตามหลักสูตรปริญญาพุทธศาตรมหาบัณฑิต 

สาขาวิชาพระพุทธศาสนา 
บัณฑิตวิทยาลัย 

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พุทธศักราช ๒๕๕๖ 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 

วิเคราะหบ์ทบาทของพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชน 
 
 
 
 
 
 

พระอธิการจตุรงค ์  อธิปญฺโญ 
 
 
 
 
 
 

วิทยานิพนธ์นี้เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษา 
ตามหลกัสูตรปริญญาพุทธศาตรมหาบัณฑิต 

สาขาวิชาพระพุทธศาสนา 
บัณฑิตวิทยาลัย 

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พุทธศักราช ๒๕๕๖ 
(ลิขสิทธิ์เป็นของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 

 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 

ANALYSIS OF THE ROLE OF BUDDHIST ECCLESIATIAL MONKS TO 
CULTIVATE FAITH TO CHILDREN AND YOUTH  

 
 
 
 

Phra Athikan Chaturong Athipanyo   
 
 
 
 

A Thesis Submitted in Partial Fulfillment of 
The Requirement for The Degree of 

Master of Arts 
(Buddhist Studies) 

 

Graduate School 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Bangkok, Thailand 
C.E. 2013 

 
(Copyright by Mahachulalongkornrajavidyalaya University) 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



ก 

วิทยานิพนธ์ : วิเคราะห์บทบาทพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและ
เยาวชน 

ผู้วิจัย : พระอธิการจตุรงค์   อธิปญฺโญ (เถียรอ ่า) 
ปริญญา  : พุทธศาสตรมหาบัณฑิต (พระพุทธศาสนา) 
คณะกรรมการควบคุมวิทยานิพนธ์ 
 : พระราชวชิรเมธี ดร. ป.ธ.๙ พธ.บ., ศษ.บ., อ.ม., กศ.ด. 
 : ผศ.อานนท์ เมธีวรฉัตร ป.ธ.๖, พธ.บ., ศษ.บ., กศ.ม. 
วันส าเร็จการศึกษา : ๑๒ เมษายน ๒๕๕๗  

 
บทคัดย่อ 

 งานวิจัยเรื อง “วิเคราะห์บทบาทของพระสังฆาธิการในอ่าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
ในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชน” มีจุดประสงค์ ๑) เพื อศึกษาหลักความศรัทธาใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท ๒) เพื อศึกษาบทบาทของพระสังฆาธิการในพระพุทธศาสนาเถรวาท และ ๓) 
เพื อวิเคราะห์บทบาทของพระสังฆาธิการในอ่าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร ในการปลูกฝังศรัทธาแก่
เด็กและเยาวชน 
 ผลการวิจัยพบว่า 
 ๑. หลักความศรัทธาในพระพุทธศาสนาเถรวาท  พบว่า ตามหลักความศรัทธาใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท หลักของความเชื อหรือความศรัทธาทางพระพุทธศาสนาแบ่งได้เป็น ๒ แบบ 
คือ 
 แบบที  ๑ เป็นศรัทธาแบบที ถูกต้องเป็นศรัทธาที น่าไปสู่ปัญญาเกิดจากการสืบค้น สนใจ
และเข้าไปหาในเรื องราวต่าง ๆ 
 แบบที  ๒ เป็นศรัทธาแบบที ผิดเป็นศรัทธาที ปิดกั้นปัญญา ห้ามถาม ห้ามสงสัย ประพฤติ
ปฏิบัติตามอย่างเดียว 
 หลักการปลูกฝังศรัทธา ได้แก่  ๑) ด้านรูปัปปมาณิกา บุคคลผู้เลื อมใสในรูป  ๒) ด้าน
ลูขัปปมาณิกา บุคคลผู้เลื อมใสในความเศร้าหมอง ๓) ด้านโฆสัปปมาณิกา บุคคลผู้เลื อมใสในเสียง ๔) 
ด้านธัมมัปปมาณิกา บุคคลผู้เลื อมใสในธรรม 
 ๒. บทบาทการปลูกฝังศรัทธาของพระสังฆาธิการในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 ในสมัยพุทธกาลพระสงฆ์สาวกของพระพุทธเจ้ามีบทบาทอย่างมากในการเผยแผ่

หลักธรรมค่าสอนของพระพุทธองค์ บทบาทหน้าที หลักของพระสงฆ์นั้นมี ๓ ประการ พระสงฆ์ได้ท่า

หน้าที เป็นครูมาตั้งแต่สมัยพุทธกาล พระสงฆ์ได้ท่าหน้าที เป็นทั้งผู้ให้ความรู้ที จะน่าไปประกอบอาชีพ 

และให้คุณธรรม คือ ความประพฤติดีปฏิบัติชอบส่าหรับเป็นเครื องอุปถัมภ์ค้่าจุนวิชาชีพของประชาชน

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



ข 

ให้เจริญรุ่งเรืองและคงอยู่ตลอดไป พระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว พระสงฆ์ในสมัยนั้น ส่วนใหญ่จะมี

บทบาทในการเผยแผ่หลักธรรมค่าสอนโดยเข้าไปสร้างศรัทธาให้เกิดขึ้นแก่ผู้น่าในภูมิภาคนั้นก่อน  

เป็นอันดับแรก หลังจากนั้น จึงค่อยสอนธรรมแก่ผู้น่าชุมชน และใช้ผู้น่าเป็นฐานขยายพระพุทธศาสนา

ให้กว้างขวางออกไปสืบเนื องจากการที พระเจ้าอโศกมหาราชทรงเป็นผู้อุปถัมภ์บ่ารุงพระพุทธศาสนา 

พระองค์ได้จัดส่งพระสมณะทูต คือ พระโสณะเถระกับพระอุตรเถระน่าพระพุทธศาสนาเข้ามาสู่

ประเทศไทย ตามเส้นทางของชาวอินเดียเข้ามาสู่สุวรรณภูมิ ประชาชนคนไทยจึงได้รับอิทธิพลยอมรับ

นับถือพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาของตนและนับถือตลอดมาจนกระทั งบัดนี้ 

 บทบาทของพระสงฆ์ ส่าหรับพระสงฆ์ไทยมีหน้าที  และบทบาทที ต้องรั บผิดชอบ          

ซึ งได้รับการแต่งตั้งโดยตรงและเป็นหน้าที ที ต้องปฏิบัติ ๕ ด้าน คือ (๑) บทบาทด้านการปกครองคณะ

สงฆ์ (๒). บทบาทด้านการจัดการศึกษาแก่พระภิกษุสามเณรและประชาชนทั วไป (๓) บทบาทด้านการ

เผยแผ่พระพุทธศาสนา (๔) บทบาทด้านการก่อสร้างและการบูรณปฏิสังขรณ์วัดวาอาราม (๕) 

บทบาทด้านการบ่าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม 

 ๓. วิเคราะห์บทบาทของพระสังฆาธิการในอ่าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตรในการปลูกฝัง

ศรัทธาแก่เด็กและเยาวชน 

 พบว่า พระสังฆาธิการในอดีตมีบทบาทในการปลูกฝังศรัทธาแก่ประชาชน ๒ ด้าน ใช้วิธี

ปลูกฝังศรัทธาด้วยกัน ๔ วิธี ส่าหรับพระสังฆาธิการในเขตอ่าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร ๑๐ รูป 

จะมีการปลูกฝังศรัทธาโดยยึดรูปแบบหรือวิธีการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชนที หลากหลาย

แตกต่างกันออกไปขึ้นอยู่กับสถานการณ์และในโอกาสต่าง ๆ ที เปลี ยนแปลงไป 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



ค 

Dissertation  Title  : ANALYSIS OF THE ROLE OF BUDDHIST ECCLESIATIAL 
MONKS TO CULTIVATE FAITH TO  
CHILDREN AND YOUTH 

Researcher  : Phraathikarn Jaturong Athipunyo (Tianum) 
Degree            : Master of Arts (Buddhist Studies) 
Dissertation Supervisory Committee  
                             : Dr. Phrarajavachiramethee Pali. IX., B.A, M.A., Ph.D. 
                                   : Asst. Prof. Anond Metheevarachatra  Pali. VI., B.A, B.Ed., M.Ed.  
Date of Graduation         : 12 April  2014    

 

ABSTRACT 
This research on “Analysis of the role of Buddhist ecclesiastical monks to 

cultivate faith to children and youth” had 3 purposes : 1) to study the faith in 
Theravada Buddhism, 2) to study the role on cultivating the faith of Buddhist 
ecclesiastical monks in Theravada Buddhism, and 3) to analyze the Buddhist 
ecclesiastical monks’ role on cultivating the faith to the children and youth  in Bang 
Munnak District, Phichit Province. 

The results of the research were: 
1. The faith in Theravada Buddhism, the confidence or the faith of 

Buddhism was divided into two types: 1) the correct faith is the faith that lead to the 
wisdom, resulting from the search of the interesting stories and 2) it is incorrect faith 
that blocked the wisdom, did not ask, but practice a lot. 

The principle of  the instilled faith were: 1) Rupappamanika – the person 
who was interested in the figure, 2) Lukuppamanika – the person who was interested 
in the sadness, 3) Khosappamanika – the person who was interested in the sound, 
and 4) Dhammapamanika – the person who  was  interested in the Dhamma. 

2. Role on cultivating the faith of the Buddhist ecclesiastical monks in 
Theravada Buddhism were that in the Buddha's life time, the monks played the three 
important roles on teaching the Dhamma: the role of the monks as a teacher since 
that era: the monk had served as both a knowledge that would lead to a career and 
the good behavior for a professional. After the Buddha’s death, the monks were the 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



ง 

first propagation of giving doctrinal faith to the leaders in that regions, then to teach 
community leaders. Buddhist leader as Ashoka ; the Great was a patron of Buddhism. 
He had sent two monks; Pra Sona and Pra Uttara to Suvarnabhumi. Thai people 
accepted the Buddhism as their religion from the past to this present. 

Roles of  the monks were responsible for 5 actions : (1) to take care the 
Ministry, (2) to manage education for monks and the public, (3) to teach the 
Buddhism, (4) to construct and look after the temples and (5) to perform public roles 
in society. 

3. The analysis of the Buddhist ecclesiastical monks’ role on cultivating the 
faith to the children and youth in Bang Munnak District, Phichit Province was found 
that the Buddhist ecclesiastical monks in the past that played two roles on 
cultivating the faith to the people and applied 4 ways for cultivating the faith. 
However, the ten Buddhist ecclesiastical monks in Bang Munnak District, Phichit 
Province cultivated the faith in various ways depending on the different situations 
and opportunities. 

 
 
 
 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
จ 

กิตติกรรมประกาศ 

 
 วิทยานิพนธ์ฉบับนี้ ส าเร็จลงได้อย่างสมบูรณ์ด้วยความอนุเคราะห์ช่วยเหลือจากผู้มีพระคุณ

หลายท่าน ผู้วิจัยจึงขอแสดงความขอบคุณท่านทั้งหลายไว้ ณ ที่นี้  ได้แก่  พระราชวชิรเมธี , ดร.              

ประธานที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์ และ ผศ. อานนท์ เมธีวรฉัตร กรรมการที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์ ที่ช่วยให้

ค าชี้แนะแนวทางในการเขียนวิทยานิพนธ์ จนได้เนื้อหาครบถ้วนส าเร็จสมบูรณ์ 

 กราบขอบพระคุณ พระเทพปริยัติเมธี , ผศ. ดร. ผู้อ านวยการวิทยาลัยสงฆ์นครสวรรค์ 

และพระมหาวรัญญู วรญฺญู, ดร. หัวหน้าศูนย์บัณฑิตศึกษาวิทยาลัยสงฆ์นครสวรรค์ ที่ได้ให้โอกาสเปิด

การเรียนการสอนในระดับปริญญาโท สาขาวิชาพระพุทธศาสนาขึ้น อันเป็นประโยชน์ อย่างยิ่งต่อ

การศึกษาของนิสิตทั้งภิกษุ สามเณร และประชาชน ขอขอบคุณ เพ่ือน ๆ สหธรรมิกนิสิตปริญญาโท 

รุ่นที่ ๖ ทุกรูป ทุกท่าน ซึ่งเป็นกัลยาณมิตรที่ดี เสมอมา ขอเจริญพรขอบคุณ เจ้ าหน้าที่ศูนย์

บัณฑิตศึกษาวิทยาลัยสงฆ์นครสวรรค์ทุกท่าน ช่วยอ านวยความสะดวกติดต่อประสานงานต่าง ๆ ให้

เกิดผลส าเร็จเป็นอย่างดี 

 ขอกราบขอบพระคุณพระสังฆาธิการผู้ให้สัมภาษณ์ทุกท่านที่สละเวลาให้สัมภาษณ์ในเรื่อง

วิเคราะห์บทบาทของพระสังฆาธิการในอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร ในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็ก

และเยาวชน เพ่ือเป็นข้อมูลในการน ามาวิเคราะห์ เพ่ือท าให้วิทยานิพนธ์ฉบับนี้ได้มีเนื้อหาที่สมบูรณ์

มากยิ่งขึ้น 

 ขอขอบพระคุณ คุณพ่อ คุณแม่ ผู้คอยสนับสนุนทุกสิ่งทุกอย่างให้ผู้วิจัยได้มีโอกาสศึกษา

เล่าเรียนจนถึงในระดับปริญญาโทโดยไม่เคยขาดตกบกพร่องในเรื่องใด ขอขอบพระคุณครูบาอาจารย์

ทุกท่านผู้คอยสั่งสอนให้ความรู้ทุกอย่างแก่ผู้วิจัยมา นับตั้งแต่ชั้นประถมศึกษาถึงระดับชั้นปริญญาโท 

ทุก ๆ ท่าน และขอขอบพระคุณพระมหาทวี พุทฺธวโร พระจิรวัฒน์ อภินนฺโท รวมถึงกัลยาณมิตร    

ทุกท่านที่คอยช่วยเหลือผู้วิจัยในเรื่องเก่ียวกับการศึกษาท่ีผ่านมา 

 กรรมอันใดที่ข้าพเจ้าได้ล่วงเกินแก่พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ โดยเจตนาหรือไม่เจตนา

ก็ดี โดยรู้เท่าไม่ถึงการณ์ก็ดี จากการเขียนวิทยานิพนธ์ฉบับนี้ ผู้วิจัยกราบขอขมาต่อพระรัตนตรัยไว้ ณ 

ที่นี้ 

 ขออาราธนาบารมีแห่งพระพุทธเจ้าทุกพระองค์ พระปัจเจกพุทธเจ้าทุก ๆ พระองค์    

พระอริยสาวกทุก ๆ พระองค์ พระธรรมทั้งแปดหมื่นสี่พันพระธรรมขันธ์ พระมหาจักรพรรดิเจ้าทุก ๆ 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
ฉ 

พระองค์ เทพพรหมทุกเหล่าชั้น หลวงพ่อเชื้อ จนฺทสโร ขอโปรดมาปกปักษ์รักษา พ่อแม่ ครูบา

อาจารย์ และผู้มีอุปการคุณแก่ผู้วิจัยทุกท่าน รวมทั้งปวงชนชาวไทยทุกคนชาวโลกทุกท่าน ภพภูมิ

ทั้งหมดท้ังปวงในสามโลกธาตุ ให้ประสบแต่ความดี ปราศจากความทุกข์ มีศีลมีธรรมประจ าใจ เข้าใจ

ในพระศาสนาอย่างถูกต้อง ตราบจนเข้าถึงมรรคผลนิพพานเป็นที่สุดทุกท่านทุกคนทุกภพทุกภูมิ  

เทอญ 

 

           พระอธิการจตุรงค์  อธิปญฺโญ (เถียรอ่ า) 

             ๑๕ ธันวาคม ๒๕๕๖    

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
ช 

 

สารบัญ 

เรื่อง   หน้า 

บทคัดย่อภาษาไทย   ก 

บทคัดย่อภาษาอังกฤษ   ค 

กิตติกรรมประกาศ   จ 

สารบัญ   ช 

ค าอธิบายสัญลักษณ์และค าย่อ   ญ 

บทที่ ๑ บทน า   ๑ 

 ๑.๑  ความเป็นมาและความส าคัญของปัญหา  ๑ 

 ๑.๒  วัตถุประสงค์ของการวิจัย  ๔ 

 ๑.๓  ขอบเขตของการวิจัย  ๔ 

 ๑.๔  ปัญหาที่ต้องการทราบ  ๔ 

 ๑.๕  นิยามศัพท์เฉพาะที่ใช้ในการวิจัย  ๕ 

 ๑.๖  ทบทวนเอกสารและรายงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง  ๕ 

 ๑.๗  วธิีการด าเนินการวิจัย  ๘ 

 ๑.๘  ประโยชน์ที่ได้รับจากการวิจัย  ๙ 

บทที่ ๒ หลักความศรัทธาในพระพุทธศาสนาเถรวาท  ๑๐ 

 ๒.๑  ความหมายของศรทัธา  ๑๐ 
 ๒.๒  ความส าคัญของศรัทธา  ๑๙ 
 ๒.๓  เหตุให้เกิดศรัทธา  ๓๐ 

 ๒.๔  ประเภทของศรัทธา  ๓๘ 

 ๒.๕  ลักษณะของศรัทธาในหลักค าสอนพระพุทธศาสนา  ๓๙ 

 ๒.๖  พัฒนาการของศรัทธา  ๕๒ 

บทที่ ๓ บทบาทการปลูกฝังศรัทธาของพระสังฆาธิการในพระพุทธศาสนาเถรวาท  ๕๔ 

 ๓.๑  ความหมายและความเป็นมา  ๕๔ 
 ๓.๒  บทบาทของพระสงฆ์สมัยพุทธกาล  ๕๕ 
 ๓.๓  บทบาทของพระสงฆ์หลังพุทธกาล  ๕๘ 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
ซ 

 

สารบัญ (ตอ่) 
เรื่อง  หน้า 

 ๓.๔  บทบาทของพระสงฆ์ในประเทศไทย  ๖๑ 

 ๓.๕  บทบาทของพระสังฆาธิการในจังหวัดพิจิตรในการปลูกฝังศรัทธา  ๖๔ 

  ๓.๕.๑  ประวัติและบทบาทของพระสังฆาธิการในอดีต  ๖๔ 
  ๓.๕.๒  ประวัติและบทบาทของพระสังฆาธิการในปัจจุบัน  ๗๓ 
บทที่ ๔ วิเคราะห์บทบาทของพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและ

เยาวชนในอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
 ๘๙ 

 ๔.๑  วิเคราะห์บทบาทของพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาในอดีต  ๘๙ 

  ๔.๑.๑  ด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา  ๙๑ 
  ๔.๑.๒  ด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม  ๙๑ 

 ๔.๒  วิเคราะห์บทบาทของพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาในปัจจุบัน  ๙๒ 

  ๔.๒.๑  ด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา  ๙๒ 
  ๔.๒.๒  ด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม  ๙๓ 

บทที่ ๕ สรุปผลการวิจัยและข้อเสนอแนะ  ๙๔ 

 ๕.๑  สรุปผลการวิจัย  ๙๔ 
 ๕.๒  ข้อเสนอแนะ  ๙๖ 
  ๕.๒.๑ ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย  ๙๗ 

  ๕.๒.๒ ข้อเสนอแนะในการท าวิทยานิพนธ์  ๙๗ 

บรรณานุกรม   ๙๘ 
ภาคผนวก  ๑๐๓ 
 ก รายนามผู้ให้สัมภาษณ์  ๑๐๔ 
 ข แบบสัมภาษณ์เพ่ือการวิจัย  ๑๐๖ 
 ค หนังสือขอความอนุเคราะห์ให้สัมภาษณ์  ๑๐๙ 
 ง ภาพการให้สัมภาษณ์ของพระสังฆาธิการในอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร  ๑๒๐ 
ประวัติผู้วิจัย  ๑๓๑ 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



ฌ 
 

ค ำอธิบำยสัญลักษณ์และค ำย่อ 

 
ก. ค ำย่อเกี่ยวกับพระไตรปิฎก 

 วิทยานิพนธ์ฉบับนี้ ใช้พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ และพระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยในการอ้างอิง โดยจะระบุ เล่ม/ข้อ/หน้า หลังคําย่อชื่อ
คัมภีร์ เช่น ม.มู. (บาลี) ๑๒/๔๘๘/๔๓๑ หมายถึง สุตฺตนฺตปิฏก มชฺฌิมนิกาย มูลปณฺณาสกปาลิ 
พระไตรปิฎกภาษาบาลี เล่มที่ ๑๒ ข้อที่ ๔๘๘ หน้า ๔๓๑, ม.มู. (ไทย) ๑๒/๕๐๕/๕๔๐ หมายถึง 
สุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย  มูลปัณณาสก์ พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ ๑๒ ข้อที่ ๕๐๕ หน้า ๕๔๐ 
ซึ่งได้เรียงตามคัมภีร์ ดังนี้ 

พระวินัยปิฎก 
วิ.มหา. (ไทย) = วินัยปิฎก มหาวิภังค ์  (ภาษาไทย) 
วิ.จ.ู (ไทย) = วินัยปิฎก จูฬวรรค  (ภาษาไทย) 
 

พระสุตตันตปิฏก 
ม.มู. (บาลี)  (ไทย) = สุตฺตนฺตปิฏก  มชฺฌิมนิกาย  มูลปณฺณาสกปาลิ  (ภาษาบาลี) 
ม.มู.  (ไทย) = สุตตันตปิฎก  มัชฌิมนิกาย   มูลปัณณาสก์  (ภาษาไทย) 
ม.ม.  (ไทย) = สุตตันตปิฎก  มัชฌิมนิกาย  มัชฌิมปัณณาสก์  (ภาษาไทย) 
สํ.นิ. (ไทย) = สุตตันตปิฎก  สํยุตฺตนิกาย  นิทานวรรค  (ภาษาไทย) 
สํ.ม. (ไทย) = สุตตันตปิฎก  สํยุตฺตนิกาย  มหาวารวรรค (ภาษาไทย) 
อง.ฺเอกก. (ไทย) = สุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย เอกกนิบาต (ภาษาไทย) 
อง.ฺติก. (ไทย) = สุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต (ภาษาไทย) 
อง.ฺจตุกฺก. (บาลี) = สุตฺตนฺตปิฎก  องฺคุตฺตรนิกาย  จตุกฺกนิปาตปาลิ  (ภาษาบาลี) 
อง.ฺจตุกฺก. (ไทย) = สุตตันตปิฎก  อังคุตตรนิกาย  จตุกกนิบาต  (ภาษาไทย) 
อง.ฺปญฺจก. (ไทย) = สุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ปัญจกนิบาต (ภาษาไทย) 
อง.ฺทสก. (ไทย) = สุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ทสกนิบาต (ภาษาไทย) 
ขุ.ธ.  (บาลี) = สุตฺตนฺตปิฎก  ขุทฺทกนิกาย  ธมฺมปทปาลิ  (ภาษาบาลี) 
ขุ.ม. (ไทย) = สุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย มหานิทเทส (ภาษาไทย) 
ขุ.อป. (ไทย) = สุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย อปทาน (ภาษาไทย) 
       
       

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



ญ 
 

พระอภิธรรมปิฏก 

อภิ.ปุ. (ไทย) = อภิธัมมปิฎก ปุคคลบัญญัติ  (ภาษาไทย) 
       

อรรถกถำพระสุตตันตปิฎก 

ที.ปา.อ.  (ไทย) = ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี    ปาฏิกวัคคอัฏฐกถา (ภาษาไทย) 
ขุ.ขุ.อ (ไทย) = ขุททกนิกาย   ปรมัตถกโชติก    ขุททกปาฐอฏัฐกถา (ภาษาไทย) 
.                   

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



บทท่ี ๑ 

 

บทน ำ 

 

๑.๑  ควำมเป็นมำและควำมส ำคัญของปัญหำ 

 การเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้เป็นที่แพร่หลายในทุกยุคทุกสมัยนั้น พระสงฆ์สาวกนับว่า

เป็นผู้มีบทบาททีส่ าคัญในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา พระสงฆ์เป็นส่วนหนึ่งของพระรัตนตรัย และยัง

ถือว่าเป็นองค์ประกอบหนึ่งของหลักการศาสนา การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์นั้น ท ากัน

หลายรูปแบบ กล่าวคือ มีการประพฤตปิฏิบัติตนที่น่าเลื่อมใส มีการสนทนาธรรม การแนะน าหลักการ

ประพฤติปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ การตอบปัญหาข้อข้องใจและการแสดงธรรม เป็นต้น ในฐานะที่พระสงฆ์

เป็นผู้เผยแผ่พระพุทธศาสนา จึงได้กลายเป็นผู้น าทางจิตใจของประชาชน และจากการที่พระสงฆ์เป็น

ผู้ประพฤติดีประพฤติชอบ ส่งผลท าให้ชาวบ้านเห็นว่าพระสงฆ์เป็นผู้มีศีลธรรม มีความบริสุทธิ์ และ

เสียสละตนเพ่ือผู้อ่ืน จึงยอมรับนับถือและยินดีปฏิบัติตามค าแนะน าอย่างเต็มใจ ตลอดระยะเวลาที่

ผ่านมาวัดและสถาบันสงฆ์ยังคงเป็นศูนย์รวมแห่งศรัทธาความเชื่อ พระสงฆ์จึงมีบทบาทในการพัฒนา

ท้องถิ่นและมีบาทบาทในการช่วยอบรมจิตใจของคนไทยให้สูงขึ้น 

 บทบาทของพระสงฆ์ในครั้งพุทธกาลนั้น พระพุทธองค์ทรงเน้นให้พระสงฆ์มีหน้าที่ต่อ

ชาวบ้านในด้านการสงเคราะห์ทางธรรม เป็นที่พ่ึงทางใจของชาวบ้านเป็นกัลยาณมิตรของชาวบ้าน 

หน้าที่ดังกล่าวนี้จัดได้ว่าเป็นหน้าที่ในด้านการอบรมสั่งสอนโดยตรง เป็นพุทธประสงค์ที่จะท าให้

พระภิกษุสงฆ์ได้มีความสัมพันธ์ที่ดีกับชาวบ้านแนะน าชาวบ้านให้มีศีลธรรม ให้ตั้งอยู่ในคุณธรรมอันดี

ของพระศาสนา พระพุทธศาสนาจะมีความหมายก็ต่อเมื่อมีประโยชน์ที่แท้จริงต่อสังคม แต่ถ้า

พระพุทธศาสนาไม่มีประโยชน์ที่แท้จริงต่อสังคมแล้วพระพุทธศาสนาก็จะเสื่อม การที่พระพุทธศาสนา

จะมีประโยชน์ต่อสังคมก็ต่อเมื่อมีพุทธบริษัท มีพระสงฆ์ เป็นต้น รู้เท่าทันสังคม การรู้เท่าทันเกิดจาก

การเรียนรู้ การเรียนรู้ท าให้เกิดปัญญา ปัญญาท าให้รู้ความจริง การรู้ความจริง ท าให้รู้ความถูกต้อง 

การรู้ความถูกต้องท าให้ปฏิบัติถูกต้อง การปฏิบัติถูกต้องท าให้เจริญ  ในสังคมไทยปัจจุบัน พระสงฆ์

ยังคงมีประโยชน์เป็นพิเศษส าหรับชุมชน ถ้าหากด าเนินการให้ดีพระสงฆ์จะเป็นผู้สามารถที่จะน า

                                                        
  อนันต์ วิริยะพินิจ, บทบำทของพระสงฆ์กับกำรพัฒนำชุมชน, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๔๖), หน้า ๔. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๒ 

ชนบทไปสู่ความเจริญได้ โดยวิถีทางที่เหมาะสมและมีหลักเกณฑ์ ถ้ามองตามโครงสร้างของสังคมไทย

จะเห็นว่าในแต่ละชุมชนจะมีสถาบันสงฆ์หรือมีวัดอยู่คู่กับชุมชนมาช้านาน พระพุทธศาสนามีอยู่คู่กับ

สังคมไทยมาช้านาน มีอิทธิพลต่อสังคมไทย ทั้งด้านศิลปวัฒนธรรม ประเพณี วิถีชีวิตความเชื่อ 

ทัศนคติ ฉะนั้น คนไทยที่นับถือพระพุทธศาสนาจึงให้ความเคารพกับพระสงฆ์ เชื่อค าแนะน าของ

พระสงฆ์ เพราะพระสงฆ์เป็นผู้ทรงศีล จึงมีอิทธิพลต่อสภาพจิตใจของคนไทย และสามารถโน้มน้าว

จิตใจของประชาชนให้เป็นคนมีความคิดที่ดี และการประพฤติปฏิบัติตนที่ดีของสังคมได้ จากการที่

พระสงฆ์เป็นผู้รักษาศีลและเป็นผู้ศึกษาหลักธรรมของพระพุทธเจ้า พระสงฆ์จึงน าหลักธรรมต่าง ๆ มา

สั่งสอนประชาชนให้ตั้งอยู่ในความดี ฉะนั้น ค าพูดหรือค าชี้แนะของพระสงฆ์จึงน่าเชื่อถือ พระสงฆ์

นอกจากจะมีหน้าที่ในการสืบต่ออายุพระพุทธศาสนาให้อยู่จนถึงปัจจุบันแล้วยังต้องท าหน้าที่ในการ

ช่วยเหลือสงเคราะห์สังคมในด้านต่าง ๆ ในสังคมปัจจุบันพระสงฆ์ที่จะเข้าไปช่วยเหลือสังคมต้องปรับ

ตนและเพ่ิมบทบาทให้สอดคล้องกับการเปลี่ยนแปลงทางสังคม๒ 

 พระพุทธศาสนามีความเกี่ยวพันธ์กับวิถีชีวิตของคนไทยชาวพุทธ ในฐานะที่เป็นสถาบัน

หนึ่งของสังคมไทยที่มีความส าคัญท้ังในด้านความหมาย และสัญลักษณ์แห่งความเป็นอันหนึ่งอันเดียว

ของชาติ เป็นที่มาและถ่ายทอดวัฒนธรรม รวมถึงขนบธรรมเนียมประเพณีของชาติไทย กล่าวโดยรวม

พระพุทธศาสนาเปรียบเสมือนรากเหง้าความเป็นชาติและเอกลักษณ์ดั้งเดิมของชาติไทย ทั้งทางด้าน

สังคม วัฒนธรรม การเมือง องค์ประกอบของพุทธศาสนา คือ พระพุทธเจ้า พระธรรมค าสั่งสอนของ

พระพุทธเจ้า พระภิกษุสงฆ์ วัด อุบาสก อุบาสิกา แต่ส่วนที่ส าคัญและเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตประชาชน

ชาวพุทธมากท่ีสุดก็คือหลักธรรมค าสั่งสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าในรูปแบบต่าง ๆ โดย

มีพระสงฆ์และวัดเป็นส่วนประกอบที่เป็นรูปธรรมและมีปฏิสัมพันธ์กับสังคมอยู่ตลอดเวลา ตั้งแต่ใน

อดีตพระสงฆ์และวัดมีความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกับประชาชนมากที่สุดเพราะเป็นที่เคารพสักการะและ

เป็นที่พ่ึงทางใจทั้งในยามสุขหรือทุกข์ แต่ปัจจุบันสังคมเปลี่ยนแปลงไปตามกระแสโลกาภิวัฒน์ที่

มุ่งเน้นใช้คุณค่ากับวัตถุ เงินตรา เกรียติยศ ชื่อเสียงมากกว่าคุณค่าทางจิตใจ ส่งผลให้ประชาชนลด

ความสนใจในพระพุทธศาสนาตามการเปลี่ยนแปลงของสังคม  

                                                        
๒ ประเวศ วะสี, พระสงฆ์กับกำรรู้เท่ำทันสังคม, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร : หมอชาวบ้าน, 

๒๕๔๐), หน้า  . 
  ยุคลธร  เพ็ญโรจน์, “ความศรัทธาของประชาชนในเขตเทศบาลนครอุบลราชธานี จังหวัดอุบลราชธานีที่

มีต่อพระสงฆ์”, วิทยำนิพนธ์ปริญญำโท, (บัณฑิตวิทยาลัย  :  มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์, ๒๕๕ ) 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
  

 เมื่อสังคมเปลี่ยนไปตามกระแสโลกาภิวัฒน์ มีการหลั่งไหลวัฒนธรรมจากตะวันตก น ามา

ซ่ึงการเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยีและการสื่อสาร มีการติดต่อแข่งขันด้านการค้ากับต่างชาติส่งผลให้

วิถีการด าเนินชีวิตของคนในสังคมไทยเปลี่ยนแปลงไป ประชาชนทั่วไปหันไปสนใจรับเอาวัฒนธรรม

ใหม ่ๆ เข้ามา โดยไม่อาจกลั่นกรองและเลือกเฟ้นได้ทัน พระสงฆ์จะต้องเปลี่ยนบทบาทจากอดีตให้เข้า

กับสังคมยุคของความคิดใหม่ ค่านิยมใหม่ และยังต้องน าหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนามาช่วยเหลือ

แนะน าข้อมูลที่ถูกต้องให้สอดคล้องกับความเข้าใจของเด็กและเยาวชนคนรุ่นใหม่๔ 

 ส าหรับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาแก่เยาวชน ในอดีตเยาวชนคนไทยนั้นปรัชญาและ

รากเหง้าเกิดจากวัด คนสมัยก่อนให้พระสงฆ์สอนด้านศีลธรรมจรรยาและวิถีการอยู่ร่วมกันอย่างมี

ความสุข เด็กและเยาวชนสมัยนั้นจึงมีคุณภาพเพราะเขาได้รับการปลูกฝังความศรัทธาใน

พระพุทธศาสนาทั้งด้านศีลธรรมจริยธรรมให้ซึมซับเข้าสู่สายเลือด จึงท าให้เป็นบุคคลที่มีจิตใจดีงาม   

มีคุณธรรมและจริยธรรมและมีความเลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนา ดังนั้น การเผยแผ่จึงต้องหันมา

เน้นที่การปลูกฝังความศรัทธาให้แก่เด็กและเยาชน โดยเฉพาะการส่งเสริมการปฏิบัติธรรมใน

ชีวิตประจ าวันเพ่ือให้เขาสามารถน าไปใช้ในการพัฒนาสังคมและพัฒนาตนเองและอยู่ในสังคมอย่างมี

ความสุข ซึ่งในสมัยกรุงรัตนโกสินทร์นั้นมีวัดเป็นที่ให้ความรู้แก่พลเมือง การอบรมสั่งสอนเด็กและ

เยาวชนจึงเป็นภาระของวัด๕ 

 จากเหตุผลดังที่ได้กล่าวมา ท าให้ผู้วิจัยมีความสนใจในการศึกษาวิเคราะห์บทบาทของ

พระสังฆาธิการระดับเจ้าอาวาสในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชนอ าเภอบางมูลนาก จังหวัด

พิจิตร อันจะช่วยให้ภาพสรุปของบทบาทของพระสังฆาธิการที่มีต่อการปลูกฝังศรัทธาแก่ เด็กและ

เยาวชนให้มีประสิทธิภาพ เป็นศูนย์รวมจิตใจ เป็นผู้น าที่มีอิทธิพลในด้านการจูงใจ ซึ่งผลจากการวิจัย

จะช่วยให้ทราบถึงบทบาทที่ส่งผลหรือเอ้ือต่อการปฏิบัติงานของพระสังฆาธิการระดับเจ้าอาวาสให้มี

ประสิทธิภาพ เพ่ือจะได้น าไปใช้เป็นข้อมูลในการปรับปรุงแก้ไข และเป็นแนวทางยุทธศาสตร์ของ

องค์กรสงฆ ์เพ่ือจรรโลงพระพุทธศาสนาให้อยู่คู่กับสังคมสืบไป 

 

                                                        
๔ ก่องแก้ว  เจริญอักษร, ควำมรู้เร่ืองธรรมวิทยำ, พิมพ์ครั้งท่ี ๒, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย, ๒๕๔ ), หน้า  ๖ - ๖๔. 
๕ สมชาย  เทพแสง, “การปฏิรูปการศึกษาคือการปฏิรูปจิตและวิญญาณ” วิทยำจำรณ์ ๑๐๐ (๒๕๔๔), 

หน้า ๒๗. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๔ 

๑.๒  วัตถุประสงค์ของกำรวิจัย 

  .๒.  เพ่ือศึกษาหลักความศรัทธาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

  .๒.๒ เพ่ือศึกษาบทบาทการปลูกฝังศรัทธาของพระสังฆาธิการในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

  .๒.  เพ่ือวิเคราะห์บทบาทของพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชน

ในอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 

 

๑.๓  ขอบเขตของกำรวิจัย 

 ผู้วิจัยก าหนดขอบเขตของการวิจัยไว้ดังนี้ 

 ๑.๓.๑ ขอบเขตด้ำนประชำกร 

 การศึกษาวิจัยเรื่อง วิเคราะห์บทบาทของพระสังฆาธิการในอ าเภอบางมูลนาก จังหวัด

พิจิตร ในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชน ซึ่งได้ก าหนดขอบเขตการศึกษา ๒ กลุ่ม คือ  )    

พระสังฆาธิการในอดีต ๗ รูป ๒) พระสังฆาธิการระดับเจ้าอาวาสในอ าเภอบางมูลนากจังหวัดพิจิตร 

จ านวน ๘ ต าบล รวม  ๐ รูป 

 ๑.๓.๒ ขอบเขตด้ำนเนื้อหำ 

 การวิจัยในครั้งนี้มุ่งศึกษาเนื้อหาเกี่ยวกับความศรัทธาในพระพุทธศาสนาเถรวาทและ

บทบาทของพระสังฆาธิการระดับเจ้าอาวาสในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชน ซึ่งการศึกษา

วิเคราะห์จะเน้นเนื้อหาข้อมูลจากในคัมภีร์ประไตรปิฎก ฎีกา อรรถกถา หนังสือ เอกสาร และ

ผลงานวิจัยที่เกี่ยวข้องต่าง ๆ  ที่เป็นที่ยอมรับแก่นักวิชาการและบุคคลทั่วไป 

 ๑.๓.๓ ขอบเขตด้ำนสถำนที่ 

 ในการวิจัยครั้งนี้ ได้ท าการศึกษาเฉพาะพระสังฆาธิการในเขตอ าเภอบางมูลนาก จังหวัด

พิจิตร จ านวน ๘ ต าบล  

 

๑.๔ ปัญหำที่ต้องกำรทรำบ 

  .๔.  หลักศรัทธาในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีอะไรบ้าง 

  .๔.๒ พระสังฆาธิการในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีบทบาทอย่างไร 

  .๔.  พระสังฆาธิการในอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตรมีบทบาทอย่างไรในการปลูกฝัง

ศรัทธาแก่เด็กและเยาวชน 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๕ 

๑.๕ นิยำมศัพท์เฉพำะที่ใช้ในกำรวิจัย 

 ศรัทธำ หมายถึง ความเชื่อ เชื่อในสิ่งที่ควรเชื่อ ความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผล      

ความเชื่อมั่นในสิ่งที่ดีงาม มักใช้คู่กับปสาทะ คือ ความเลื่อมใส เรียกว่า ศรัทธาปสาทะ 

 พระสังฆำธิกำร หมายถึง พระสังฆาธิการผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว ๗ รูป ในจังหวัดพิจิตร ได้แก่ 

 ) หลวงพ่อครุฑ ๒) หลวงปู่ภู  ) หลวงปู่จันทา ๔) หลวงพ่อเขียน ๕) หลวงพ่อเงิน ๖) หลวงพ่อเตียง 

๗) หลวงพ่อปุ่น  และพระภิกษุผู้ด ารงต าแหน่งปกครองทางคณะสงฆ์ตั้งแต่ระดับเจ้าคณะใหญ่ลงไป

จนถึงเจ้าอาวาส รองเจ้าอาวาส และผู้ช่วยเจ้าอาวาส ผู้ที่มีชีวิตอยู่  ๐ รูป ในอ าเภอบางมูลนาก ได้แก่ 

 ) พระครูพิสิฐคณาภิรักษ์ ๒) พระครูวิทิตวรธรรม  ) พระครูพิพัฒน์สุตคุณ ๔) พระครูพิศาลสุภัทร

คุณ ๕) พระครูวิจารณ์วิหารกิจ ๖) พระครูวิภัชสิริคุณ ๗) พระครูวิมลธรรโมภาส ๘) พระครูพิบูลธรรม

ทัศน์ ๙) พระครูวิมลปุญญาภรณ์  ๐) พระครูวิจิตรสังฆไพโรจน์ 

 บทบำท หมายถึง กิจกรรมในการปลูกฝังศรัทธา ได้แก่  ) ด้านการปกครอง ๒) ด้าน

การศึกษา  ) ด้านการส่งเสริมการปฏิบัติธรรม  

 

๑.๖ ทบทวนเอกสำรและงำนวิจัยที่เกี่ยวข้อง 

 ส าหรับเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องผู้วิจัยได้รวบรวมหนังสืองานวิจัย และวิทยานิพนธ์

ที่เก่ียวข้องมาเป็นส่วนประกอบการในการวิจัย ดังต่อไปนี้ 

 สงวน  สุทธิเลิศอรุณ กล่าวว่าบทบาท คือ การประกอบพฤติกรรมตามต าแหน่งหน้าที่ซึ่ ง

เป็นไปตามความคาดหวังของสังคม ตามลักษณะการรับรู้และตามที่แสดงจริง บทบาทเป็นผลรวมของ

สิทธิ์และหน้าที่ เช่น บุคคลที่เป็นครู ก็ต้องประกอบพฤติกรรมในการสอนและอบรม เมื่อแสดง

พฤติกรรมดังกล่าวแล้วจะเป็นไปตามที่สังคมคาดหวังหรือไม่ก็ตาม๖ 

 สุมน  อมรวิวัฒน์ กล่าวถึง กระบวนการจัดการศึกษาเพ่ือพัฒนามนุษย์ ตามแนวทางพุทธ

ศาสนา โดยใช้การสอนตามวิธีการของพระพุทธเจ้าและการน าหลักของศรัทธาและโยนิโสมนสิการ  

มาประยุกต์ใช้ในการจัดการเรียนการสอนในปัจจุบัน เพ่ือให้สอดคล้องกับวิธีการสมัยใหม่๗ 

                                                        
๖ สงวน  สุทธิเลิศอรุณ, กำรนิเทศกำรศึกษำ, พิมพ์ครั้งที่  , (กรุงเทพมหานคร :  โรงพิมพ์อักษรพัฒนา

พานิชย์, ๒๕๒๗), หน้า ๖๘ 
 ๗ สุมน  อมรวิวัฒน์, กำรสอนโดยสร้ำงศรัทธำและโยนิโสมนสิกำร, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร : 
โรงพิมพ์โอเดียนสโตร์, ๒๕ ๐.) 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๖ 

 สุพัฒตรำ  สุภำพ ได้ให้ความหมายของบทบาทไว้ว่า บทบาท หมายถึง พฤติกรรมที่

คาดหวังส าหรับผู้ที่อยู่ในสถานภาพต่าง ๆ ว่าจะต้องปฏิบัติอย่างไร เป็นบทบาทที่คาดหวังโดยกลุ่มคน

หรือสังคมเพ่ือท าให้คู่สัมพันธ์มีการกระท ากันทางสังคม๘ 

 เอื้อน  เล่งเจริญ ได้แบ่งความศรัทธาหรือความเชื่อออก เป็น ๒ ประเภท คือ 

  . ศรัทธาญาณสัมปยุต ได้แก่ ความเชื่อที่ประกอบด้วยปัญญา คือใช้ปัญญาพิจารณา

ใคร่ครวญโดยแยบคายแล้วจึงเชื่อ ศรัทธาประเภทนี้เป็นศรัทธาที่ควรให้มี ควรแสวงหา บุคคลที่

ประกอบด้วยความเชื่อประเภทนี้ ได้ชื่อว่า “มีจุดยืน” ของตนเองไม่มีใครเอาเป็นเครื่องมือได้ กล่าวคือ

“โยนิโสมนสิการ” ได้แก่ การใคร่ครวญด้วยการใช้ปัญญาเป็นเครื่องมือในการตัดสินว่าควรเชื่อหรือไม่

เชื่อ บุคคลประเภทนี้ ฟังก็สักแต่ว่าฟัง คือไม่เชื่อในทันทีทันใด แต่จะใช้ปัญญาพิจารณาก่อนเมื่อมี

เหตุผลควรเชื่อก็จะเชื่อ หากไม่มีเหตุผลพอ ก็ไม่เชื่อ ความเชื่อประเภทนี้ บัณฑิตสรรเสริญเป็นความ

เชื่อที่น ามาซึ่งความเจริญโดยส่วนเดียว เป็นความเชื่อที่มั่นคง ประกอบด้วยปัญญา 

 ๒. ศรัทธาญาณวิปปยุต ได้แก่ ความเชื่อที่ขาดปัญญา คือ ความเชื่ออย่างงมงาย        

ขาดปัญญาและเหตุผล ผู้ที่มีศรัทธาประเภทนี้จะมีลักษณะ “หูเบา” ขาดจุดยืนที่แน่นอน ท าตนเป็น

ทาสรับใช้ลมปาก ใครบอกอะไรก็เชื่อทันที๙ 

 อุทัย  เอกสะพัง ได้ให้ความหมายไว้ว่า ศรัทธา คือ ความเชื่อในสิ่งใดสิ่งหนึ่งของบุคคลว่า

เป็นจริงตามนั้น ศรัทธาประกอบไปด้วย ๒ อย่าง คือ ศรัทธาที่ประกอบไปด้วยปัญญา เป็นความเชื่อที่

เกิดข้ึนกับบุคคลเมื่อพิจารณาอย่างมีเหตุผลแล้วจึงลงความเห็นว่ามีเหตุผลควรเชื่อถือศรัทธาอีกอย่าง

หนึ่ง คือ ศรัทธาที่ประกอบด้วยโมหะ เป็นความเชื่อของบุคคลที่ไม่ต้องใช้เหตุผลในการพิจารณา    

พอได้ยินได้ฟังก็เชื่อทันที เป็นศรัทธาของบุคคลประเภทสัทธาจริต อาจกลายเป็นศรัทธาอย่างมืดบอด

ได้ ๐ 

 ผุดพรรณ  ศุภพันธุ์ จากวิทยานิพนธ์นี้ ในส่วนที่เกี่ยวข้องกับเรื่องศรัทธานั้น พบอยู่ใน

วิถีทางของการปฏิบัติของศาสนิกชน เนื่องจากทั้งสองฝ่ายมีความคิดเกี่ยวกับพระพุทธเจ้าในลักษณะที่

                                                        
๘ สุพัฒตรา  สุภาพ, จิตวิทำสังคม, (กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕ ๘),

หน้า ๗ . 
๙ เอื้อน  เล่งเจริญ, “โลกทรรศน์ในพระพุทธศำสนำ”, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์โอเดียนสโตร์, 

๒๕ ๗), หน้า ๖๐–๖ . 
 ๐ อุทัย  เอกสะพัง, พุทธศำสนำเถรวำท, (ปัตตานี :  มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ ปัตตานี, ๒๕๔๗)  

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๗ 

ต่างกัน จึงท าให้วิถีทางของการปฏิบัติแตกต่างกัน ฝ่ายเถรวาทเห็นว่าพระพุทธเจ้าเป็นบุคคลธรรมดา 

ที่มีอยู่ในประวัติศาสตร์ มีลักษณะตรงกับพระมานุสสพุทธะของฝ่ายมหายาน การปฏิบัติบูชาจะเน้นให้

บุคคลปฏิบัติตามค าสอนของพระองค์ โดยมีการกราบไหว้ขออ านาจพุทธานุภาพปกป้องคุ้มครอง ทั้งนี้

บุคคลจะต้องเป็นผู้กระท าความดีเป็นส าคัญ ส่วนฝ่ายมหายานมีพระพุทธเจ้าประเภท พระอาทิพุทธะ

และพระธยานิพุทธะ ด้วย ซึ่งชาวพุทธมหายานมีความศรัทธาว่าเป็นผู้คอยช่วยเหลือและน าทางให้คน

พ้นทุกข์และมีชีวิตที่ดีขึ้นได้ โดยการเคารพรัก การบูชาสวดอ้อนวอนภาวนาพระนามพระพุทธเจ้า   

ซึ่งจะเป็นการปฏิบัติบูชาด้วยความศรัทธาและภักดีเด่นชัดกว่าการปฏิบัติแบบเน้นการพ่ึงตนเองของ

ฝ่ายเถรวาท   

 พูนชัย  ปันธิยะ วิทยานิพนธ์นี้กล่าวถึง อัตตสัมมาปณิธิ หมายถึง หลักการตั้งตนไว้อย่าง

ถูกต้อง เป็นหลักการส าคัญที่ประกอบด้วยข้อธรรมอ่ืนๆ อันจะท าให้ผู้ปฏิบัติตั้งตนไว้อย่างถูกต้องและ

ถูกวิธี สามารถบรรลุถึงเป้าหมายชีวิตจากระดับโลกิยะจนถึงระดับโลกุตระ อย่างสอดคล้องและผสม

กลมกลืนและในการปฏิบัติหลักอัตตสัมมาปณิธิจะได้ผลต้องปฏิบัติให้สอดคล้องปัจจัย   ประการ คือ 

ถูกทาง ถูกวิธี และถูกเป้าหมายของชีวิต (  ระดับ คือ ความสุขในปัจจุบัน ความสุขในอนาคต และ

ความสุขยิ่ง) จากการศึกษาพบว่าในส่วนของการปฏิบัตินี้เองที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับเรื่องศรัทธา       

การปฏิบัติในระดับโลกิยะ อัตตสัมมาปณิธิเน้นที่จะควบคุมพฤติกรรมทางกาย วาจา และใจ ให้อยู่ใน

ทิศทางท่ีถูกต้องดีงาม พบว่า ศรัทธา เป็นคุณธรรมข้อหนึ่งในการตั้งตนไว้ตามล าดับคุณธรรม โดยวาง

เกณฑ์ในการปฏิบัติเป็นล าดับ คือ ศีล ศรัทธา และจาคะ ส่วนในระดับโลกุตระ อัตตสัมมาปณิธิเน้น

ความเข้าใจหลักปฏิบัติที่ถูกต้องที่เรียกว่า สัมมาปฏิบัติหรือมรรคมีองค์ ๘ อย่างไรก็ตามแม้หลักอัตต

สัมมาปณิธิจะมีวิธีการและเป้าหมายต่างระดับกัน แต่ที่สุดแล้วก็เพ่ือบรรลุจุดหมายสูงสุดเดียวกัน คือ 

นิพพาน ๒ 

                                                        
   ผุดพรรณ  ศุภพันธุ์, “การศึกษาเปรียบเทียบความคิดเกี่ยวกับพระพุทธเจ้าในพุทธปรัชญาเถรวาทกับ

พุทธปรัชญามหายาน”, วิทยำนิพนธ์อักษรศำสตร์มหำบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 
๒๕๒๘). 

 ๒ พูนชัย  ปันธิยะ, “การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องอัตตสัมมาปณิธิในพระพุทธศาสนา”, วิทยำนิพนธ์ศิลป
ศำสตร์มหำบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, ๒๕๔ ) 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๘ 

 เหลือ  เอกตะคุ ได้สรุปว่า บทบาท หมายถึง รูปแนวทางของการแสดงพฤติกรรมแสดง

ความคิดเห็น และการปฏิบัติของบุคคลตามต าแหน่งหน้าที่ที่ได้รับจากสังคม เช่น ครูมีบทบาทหน้าที่

ในการสั่งสอนให้ความรู้แก่นักเรียน   

 พระมหำจิตติภัทร อจลธมฺโม ได้ศึกษาบทบาทของพระอานนท์ในการเผยแผ่

พระพุทธศาสนา พบว่า ท่านมีบทบาทในการเผยแผ่ในลักษณะการให้ค าแนะน าให้  ค าปรึกษา 

สนทนา ตอบปัญหาข้อข้องใจและแสดงธรรม โดยที่ท่านได้รับฟังจากพระพุทธเจ้า แล้วน าไปถ่ายทอด

หรือเผยแผ่แก่ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา และบุคคลทั่วไปด้วยวิธีการที่ ต่าง ๆ เช่น การบรรยาย 

การอธิบายขยายข้อความ เปรียบเทียบและถามตอบ เป็นต้น จนเป็นที่ศรัทธาเลื่อมใสและยอมรับนับ

ถือพระรัตนตรัยกันอย่างแพร่หลาย แต่ก็มีบางส่วนที่มิได้หันมา นับถือพระรัตนตรัย เพราะยังยึดติดอยู่

กับลัทธิดั้งเดิม ถึงกระนั้นก็ยังมีความเคารพนับถือในตัวท่านเป็นกรณีพิเศษ ซึ่งก็เท่ากับว่า ท่านได้

สร้างความเข้าใจอันดีระหว่างกลุ่มความเชื่อต่าง ๆ นับว่าเป็นตัวแทนแห่งการประกอบ ศาสนกิจ  

ด าเนินชีวิต และเผยแผ่พระพุทธศาสนาแก่พุทธศาสนิกชนในปัจจุบันได้เป็นอย่างดี ๔ 

 จากการศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องท าให้ผู้วิจัยมีความสนใจในบทบาทของพระ

สังฆาธิการในการในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชนเพ่ือจะได้น าข้อมูลที่ได้จากการศึกษาวิจัย

ครั้งนี้ในการปรับปรุงแก้ไข และเป็นแนวทางยุทธศาสตร์ในการเผยแผ่ศาสนาต่อไป 

 

๑.๗ วิธีกำรด ำเนินกำรวิจัย 

 ในการวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยจัดล าดับได้ดังนี้ 

  .๗.  ศึกษาค้นคว้าเอกสาร จากเอกสารปฐมภูมิ (primary source) คือพระไตรปิฎก

และอรรถกถาที่เก่ียวข้อง เอกสารทุติยภูมิ (secondary source) คือ หนังสือ เอกสาร และงานวิจัยที่

เกี่ยวข้องกับศรัทธา 

                                                        
   เหลือ  เอกตะคุ, “บทบาทหน้าที่ของคระกรรมการโรงเรียนมัธยมศึกษา ในทัศนของผู้บริหารโรงเรียน

มัธยมศึกษา สังกัดกรมสามัญศึกษา จังหวัดนครราชสีมา”, วิทยำนิพนธ์ปริญญำโท, (ศึกษาศาตรมหาบัณฑิต :
มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์, ๒๕๔๒). 

 ๔ พระมหาจิตติภัทร  อจลธมฺโม, “การศึกษาบทบาทของพระอานนท์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา”, 
วิทยำนิพนธ์พุทธศำสตรมหำบัณฑิต, (สาขาพระพุทธศาสนา : มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, ๒๕ ๗). 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๙ 

  .๗.๒ ศึกษาภาคสนามโดยการสัมภาษณ์พระสังฆาธิการระดับเจ้าอาวาสในอ าเภอ    

บางมูลนาก จังหวัดพิจิตร เกี่ยวกับบทบาทในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชนในปัจจุบัน ไดแก่ 

   ) พระครูพิสิฐคณาภิรักษ์  สุพจฺโจ (ปุญญา) 

  ๒) พระครูวิทิตวรธรรม  วรธมฺโม (จ านิล) 

   ) พระครูพิพัฒน์สุตคุณ  เตชธโร (จ านิล) 

  ๔) พระครูพิศาลสุภัทรคุณ  สุภทฺโท (จุลพันธ์) 

  ๕) พระครูวิจารณ์วิหารกิจ  ฐิตพโล (เชาว์โชติ) 

  ๖) พระครูวิภัชสิริคุณ  สิริปุญฺโญ (ข าเกิด) 

  ๗) พระครูวิมลธรรโมภาส  อตฺถมยตฺโต (ถุงปัญญา) 

  ๘) พระครูพิบูลธรรมทัศน ์ ธมฺมวโร (เรืองศรี) 

  ๙) พระครูวิมลปุญญาภรณ์  ผลปุญฺโญ (มั่นรักคง) 

   ๐) พระครูวิจิตรสังฆไพโรจน์  กนฺตวีโร (หม้อทอง) 

  .๗.  น าข้อมูลที่ได้ศึกษาค้นคว้าทั้งหมด มารวบรวมเรียบเรียงสรุปผลเพ่ือน าเสนอ

ผลงานวิจัย 

 

๑.๘ ประโยชน์ที่ได้รับจำกกำรวิจัย 

  .๘.  ท าให้ทราบและเข้าใจถึงหลักศรัทธาในพระพุทธศาสนาเถรวาทมากยิ่งขึ้น 

  .๘.๒ ท าให้ทราบถึงบทบาทของพระสังฆาธิการในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

  .๘.  ท าให้ได้แนวทางในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชนของพระสังฆาธิการระดับ

เจ้าอาวาสที่มีประสิทธิภาพ สามารถน าเสนอให้คณะสงฆ์จังหวัดน าไปก าหนดยุทธศาสตร์ในการ

บริหารงานคณะสงฆ์ในอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร และเขตอ่ืน ๆ ได้ต่อไป 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



บทท่ี ๒ 

 

หลักความศรัทธาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 
ศรัทธา (Faith) หมายถึง  ความเชื่อ  เป็นค าสอนที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์ส าคัญของทุก

ศาสนาเนื่องจากเป็นหลักปฏิบัติที่จ าเป็นและส าคัญยิ่ง อันจะท าให้คนเรายอมรับนับถือและมีความ
มั่นใจในการประพฤติปฏิบัติตาม ด้วยเหตุนี้ เมื่อเรากล่าวว่า “พุทธศาสนิกชนต้องมีศรัทธา” การให้
ความหมายค าว่า “ศรัทธา” ในพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะนิกายเถรวาทนี้ จึงแตกต่างจากศาสนา
ส่วนใหญ่ในโลก และมิได้มีความหมายเพียง “ความเชื่อ” ดังที่เข้าใจกันโดยทั่วไป หากแต่ศรัทธาใน
พุทธศาสนาเถรวาทนั้น ปรากฏอยู่ในหลายความหมายและหลายลักษณะ ในการรวบรวมข้อมูลจาก
พระไตรปิฎกซึ่งเป็นคัมภีร์ที่ส าคัญของพระพุทธศาสนา ทั้งพระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวง พ.ศ.
๒๕๒๕ และฉบับสังคายนา พ.ศ. ๒๕๓๐ กล่าวถึงศรัทธาไว้จ านวน ๔๓ เล่ม จากทั้งหมด ๔๕ เล่ม 
รวมทั้ง อรรถกถา ฎีกาต่าง ๆ และความหมายตามแนวคิดนักวิชาการ ผู้วิจัยศึกษาตามประเด็น
ดังต่อไปนี้ 

 

๒.๑ ความหมายของศรัทธา 

 ๒.๑.๑ ความหมายตามศัพท ์

 ความหมายตามศัพท์ ค าศัพท์ภาษาไทยสองค าที่มีความหมายว่า “ความเชื่อ” เหมือนกัน 
ออกเสียงเหมือนกันแต่มีรูปศัพท์ต่างกัน คือค าว่า “สัทธา” ที่เขียนในรูปศัพท์ภาษาไทย-บาลี ส่วนค า
ว่า “ศรทัธา” เขียนในรูปศัพท์ภาษาไทย-สันสกฤต ในพระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวง พ.ศ. ๒๕๒๕ 
และฉบับสังคายนา พ.ศ. ๒๕๓๐ ปรากฏว่ามีการใช้ทั้งสองค า 
 “สัทธา” มีรากศัพท์มาจากภาษาบาลีว่า “สทฺธา” เป็นศัพท์สมาสระหว่างค าว่า “สทุ” กับ 
“ธา” ศัพท์ “สุทุ” มาจากธาตุ “สท” แปลว่า ยินดี  ชอบใจ เพลิดเพลิน ส่วน “ธา” เป็นตัวธาตุ 
แปลว่า ทรง ตั้ง รับ วาง เมื่อแปลตามพยัญชนะนี้ จึงแปลว่า ทรงไว้อย่างชอบใจ ตั้งไว้โดยชอบใจ   
รับไว้อย่างยินดี  
 “ศรัทธา” มีรากศัพท์มาจากภาษาสันสกฤตว่า “ศฺรทฺธา”  เป็นศัพท์สมาสระหว่างค าว่า 
“ศุรท”ฺ  กับ “ธา” ศัพท์ “ศุรท”ฺ เป็นนิบาต  แปลว่า อย่างจริงใจ  ส่วน “ธา” แปลว่า ทรงไว้เมื่อแปล

                                                        
  หลวงเทพดรุณานุศิษฏ์, ธาตุปฺปทีปิถา,  (กรุงเทพมหานคร : มหามกุฎราชวิทยาลัย, ๒๕ ๘), หน้า 

๒๐๙-๒๘๙. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
   

ตามพยัญชนะ  จึงแปลว่า  ทรงไว้อย่างจริงใจ  อนึ่ง “ศฺรทฺธา” ในภาษาสันสกฤตนี้ ได้รับการแปลงมา
จากศัพท์ “สทฺธา” ในภาษาบาลี๒ 
 “สัทธา”  นั้นเป็นนามศัพท์ (อิตถลีิงค์) เป็นกรณสาธนะ ลง อ ปัจจัย โดยมีรูปวิเคราะห์ว่า 
“สทฺทหติ เอตายาติ สทฺธา” ดังนั้นหากจะแปลให้ได้ความหมายที่ครบถ้วน  จึงควรแปลว่า “เครื่องตั้ง
จิตโดยชอบ” “ธรรมชาติเครื่องตั้งจิตโดยชอบ” ซึ่งหมายถึง  ความเชื่อ๓ 
 ศัพท์บาลีที่มีความหมายเหมือนกับค าว่า “สัทธา” และใช้สื่อความหมายกันได้มีปรากฏ
ดังต่อไปนี้ 
  สทฺธ (คุณศัพท)์ มีความเชื่อ มีศรัทธา 
  สทฺธาย (กิริยาวิเศษณ)์ โดยศรัทธา  โดยความเชื่อ 
  สทฺทหติ (กิริยา) ศรัทธา (เป็นค าสมาสระหว่าง “สทุ” กับ “ทหติ” ซึ่งเป็นรูปสัมฤทธิ
ของ “ธา” ธาตุ 
  สทฺธาตร ผู้มีความเชื่อ (ตุปัจจัย จากสทฺทหติ คือ สทุ+ธาตร) 
  สทฺธายิก (คุณศัพท)์ ควรแก่ศรัทธา เชื่อถือได้ (จาก สทฺธาย, ตูนาทิปัจจัยของ สทฺทหติ) 
  สทฺธายิต (กิริยากิตก์ ของ สทฺทหติ) ผู้ได้รับความเชื่อถือ (นปุงสกลิงค์) สิ่งที่คนเชื่อ 
ความเชื่อ 
  สทฺทหนา (อิตถีลิงค)์ ความเชื่อ ความไว้วางใจ ความศรัทธา 
  สทฺทหิตุ ความเชื่อ  เพ่ือจะเชื่อถือ 
  สทฺทหิตพฺพ , สทฺธพฺพ  พึงเชื่อ ควรเชื่อ 
  สทฺธายิโก (คุณศัพท)์ ผู้เชื่อถือ ผู้มีศรัทธา 
  สทฺเธยฺโย (คุณศัพท)์ ควรเชื่อถือ 
  สทฺโธ มีความเชื่อ (ตัทธิต) อันว่า บุคคลผู้มีศรัทธา 
  สทฺธายุตฺโต ประกอบด้วยศรัทธา เชื่อถือ 
  สทฺธาลุ  ผู้มากด้วยศรัทธา  กระกอบด้วยศรัทธา เชื่อถือ๔ 

 สรุปได้ว่า ค าว่า ศรัทธา มีรากศัพท์มาจากภาษาบาลี และสันสกฤต โดยในภาษาบาลี จะ
ใช้ค าว่า สทฺธา ส่วนภาษาสันสกฤต จะใช้ค าว่า ศฺรทฺธา แต่เมื่อมาใช้ในภาษาไทย จะใช้ค าว่า ศรัทธา 

                                                        
๒ หลวงเทพดรุณานุศิษฏ์, ธาตุปฺปทีปิถา, (กรุงเทพมหานคร : มหามกุฎราชวิทยาลัย, ๒๕ ๘), หน้า ๒ ๐. 
๓ มหามกุฏราชวิทยาลัย, พระบาฬีลิปิกรม, (กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๓๒), หน้า 

 ๖๗๔, 
๔ สมเด็จพระสังฆราชเจ้า พระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหลวงชินวรสิริวัฒน์, พระคัมภีร์อภิธานัปปทีปิกา,  

(กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๐๘), หน้า ๔๗๐. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
 ๒ 

ซึ่งไม่ว่าจะเป็นภาษาบาลี หรือ สันสกฤต ก็ล้วนแต่แปลว่า ความเชื่อ ด้วยกันทั้งนั้น ซึ่งไม่ได้จ าแนกไว้
ว่า จะประกอบด้วยเหตุผลหรือไม่ 

 ๒.๑.๒ ความหมายตามพระไตรปิฎกและอรรถ 

 ความหมายตามอรรถ โดยเนื้อความและหมายมุ่งหมาย พระอรรถกถาจารย์หลายท่านได้
ให้ความหมายของศรัทธาไว้ดังนี้ สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงให้
ความหมายว่า “เชื่อสิ่งที่ควรเชื่อ ความเชื่อที่ควรเชื่อ อันประกอบด้วยเหตุผล”๕ สมเด็จพระสังฆราช
เจ้ากรมหลวงวชิรญาณวงศ์ ทรงให้ความหมายว่า “ความเชื่อ ความเชื่อการณ์ที่ควร อันประกอบด้วย
เหตุผล”๖ พระธรรมปิฎก ให้ความหมายว่า “ศรัทธา หมายถึง เชื่อสิ่งที่ควรเชื่อ ความเชื่อที่
ประกอบด้วยเหตุผลความมั่นใจในความจริง ความดีงามและในการท าความดี”๗ นอกจากนี้ยังพบว่า
ในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะให้ความหมายว่า “ความเชื่อความเลื่อมใสในกุศลธรรม”๘ ส่วนในวิสุทธิ
มรรคให้ความหมายไว้ว่า “ความเชื่อ ความไว้วางใจ” 
 จากความหมายที่พระอรรถกถาจารย์แสดงไว้ รวมกับหลักฐานที่ปรากฏในพระไตรปิฎก
สามารถแยกความหมายตามอรรคของศรัทธาได้  ๒  ประการดังนี้ 
  . ศรัทธา คือ ความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผล เชื่อสิ่งที่ควรเชื่อ เชื่อการณ์ที่ควรเชื่อ   
โดยไตร่ตรอง ใคร่ครวญ และพิจารณาด้วยปัญญา (โยนิโสมนสิการ) หาเหตุผลให้เห็นจริงแก่ใจจึงเชื่อ  
เป็นศรัทธาที่สัมปยุตด้วยปัญญา เรียกอีกอย่างว่า อาการวตีศรัทธา ดังที่ พระพุทธเจ้าทรงตรัสสอนไว้
อย่างชัดเจนในพระสูตรหลายสูตร อย่างเช่นใน “เกสปุตติยสูตร” หรือที่นิยมเรียกกันว่า “กาลามสูตร” 
เป็นพระสูตรที่ทรงแสดงพุทธพจน์ เกี่ยวกับการตัดสินในเชื่อ โดยใช้ปัญญาพิจารณาว่า “กาลามชน
ทั้งหลาย ก็ควรแล้วที่ท่านเคลือบแคลงสงสัย และท่านทั้งหลายเกิดความเคลือบแคลงสงสัยในฐานะที่
ควรแล้ว มาเถิดท่านทั้งหลาย ท่านทั้งหลาย 
  อย่าได้เชื่อถือ ตามถอยค าที่ได้ยินได้ฟังมา 
  อย่าได้เชื่อถือ ตามถ้อยค าสืบ ๆ กันมา 
  อย่าได้เชื่อถือ โดยตื่นข่าวว่า ได้ยินอย่างนี้ 

                                                        
๕ สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, สารานุกรมพระพุทธศาสนา, (กรุงเทพมหานคร :  

มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๒๙), หน้า๔๗๐. 
๖ สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณวงศ์, ธรรมานุกรม, (กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏราช

วิทยาลัย, ๒๕ ๕), หน้า ๓๙๘. 
๗ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท,์ หน้า ๓๒๓. 
๘ วรรณสิทธิ  ไวทยะเสวี, ผู้แปล, คูม่ือการศึกษาพระอภิธัมมัตถสังคหะ ปริเฉทที่ ๒ เจตสิกสังคหวิภาค,

(กรุงเทพมหานคร : ธเนศวรการพิมพ์, ๒๕๒๗), หน้า ๔๙. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
 ๓ 

  อย่าได้เชื่อถือ โดยอ้างต ารา 
  อย่าได้เชื่อถือ โดยเดาเอาเอง 
  อย่าได้เชื่อถือ โดยคาดคะเน 
  อย่าได้เชื่อถือ โดยความตรึงตรองตามเอกสาร 
  อย่าได้เชื่อถือ โดยชอบใจว่าต้องกันกับทิฏฐิของตน 
  อย่าได้เชื่อถือ โดยเชื่อว่าผู้พูดสมควรจะเชื่อได้ 
  อย่าได้เชื่อถือ โดยความนับถือว่าสมณะนี้เป็นครูของเรา 
  เมื่อใดท่านทั้งหลายถึงรู้ด้วยตนเองว่า ธรรมเหล่านี้เป็นอกุศล ธรรมเหล่านี้เป็นโทษ
ธรรมเหล่านี้ ผู้รู้ติเตียน ธรรมเหล่านี้ใครสมาทานให้บริบูรณ์แล้ว เป็นไปเพ่ือสิ่งไม่เป็นประโยชน์ เพ่ือ
ทุกข์ เมื่อนั้น ท่านทั้งหลายควรละธรรมนี้เสีย เมื่อใดท่านทั้งหลายพึงรู้ด้วยตนเองว่า ธรรมเหล่านี้เป็น
กุศล ธรรมเหล่านี้ไม่มีโทษ ธรรมเหล่านี้ผู้รู้สรรเสริญธรรมเหล่านี้ ใครสมาทานให้บริบูรณ์แล้ว เป็นไป
เพ่ือประโยชน์เกื้อกูล เพื่อความสุข เมื่อนั้นท่านทั้งหลายควรเข้าถึงธรรมเหล่านี้อยู่๙ 
 ส่วนใน “วีมังสกสูตร” ที่ว่าด้วยการตรวจดูธรรมและการสอบถาม เห็นการตรวจดูธรรมใน
พระผู้มีพระภาคเจ้าว่าเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าหรือไม่ เป็นพระสูตรที่ท้าให้สอบสวนคุณความดีหรือ
ข้อบกพร่องของพระพุทธเจ้า ดังข้อความที่ปรากฏว่า 
 สมัยหนึ่ง พระมีพระภาคเจ้าประทับอยู่ ณ พระวิหารเชตวัน  อารามของอนาถบิณฑิก
เศรษฐี ใกล้พระนครสาวัตถี ณ ที่นั่นแล พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสเรียกภิกษุทั้งหลายว่าดูก่อน       
ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุผู้พิจารณา เมื่อไม่รู้วารจิตของผู้อ่ืน พึงท าการตรวจดูในตถาคตเพ่ือทราบว่า    
พระผู้มีพระภาคเจ้าเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าหรือไม่ ดูก่อน ภิกษุทั้งหลายตถาคตอันภิกษุผู้พิจารณา  
เมื่อไม่รู้วารจิตของผู้อื่น ถึงตรวจดูในธรรม ๒ ประการ คือ ธรรมที่พึงรู้แจ้งด้วยจักษุและโสตว่า 
 ธรรมที่ถึงรู้แจ้งด้วยจักษุและโสตอันเศร้าหมองของตถาคตมีอยู่หรือไม่ เมื่อตรวจดูตถาคต
นั้น ก็จะรู้ว่า ธรรมที่พึงรู้แจ้งด้วยจักษุและโสตอันเศร้าหมองของตถาคต มิได้มี เมื่อใด ตรวจดูตถาคต
นั้นรู้อย่างนี้ว่า ธรรมที่พึงรู้แจ้งด้วยจักษุและโสตอันเศร้าหมองของตถาคตมิได้มี แต่นั้นก็ตรวจดูตถาคต
ต่อไปว่า 
 ธรรมที่พึงรู้แจ้งด้วยจักษุและโสตอันเจือกัน (ด าบ้าง ขาวบ้าง คอื เป็นอกุศลบ้าง กุศลบ้าง) 
ของตถาคต มีอยู่หรือไม่ เมื่อตรวจดูตถาคตนั้นก็จะรู้ว่า ธรรมที่พึงรู้แจ้งด้วยจักษุและโสตอันเจือกัน
ของตถาคต มิได้มี เมื่อใด ตรวจดูตถาคตนั้นรู้อย่างนี้ว่า ธรรมที่พึงรู้แจ้งด้วยจักษุและโสตอันเจือกัน
ของตถาคต มิได้มี แต่นั้นก็ตรวจดูตถาคตต่อไปว่า 

                                                        
๙ องฺ. ติก. (ไทย) ๒๐/๕๐๕/ ๘๐- ๘๓. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
 ๔ 

 ธรรมที่พึงรู้แจ้งด้วยจักษุและโสตอันผ่องแผ้วของตถาคต มีอยู่หรือไม่ เมื่อตรวจดูตถาคต
นั้นก็รู้ว่า ธรรมที่พึงรู้แจ้งด้วยจักษุและโสตอันผ่องแผ้วของตถาคต มีอยู่ เมื่อใดตรวจดูตถาคตนั้นรู้
อย่างนี้ว่า ธรรมที่พึงรู้แจ้งด้วยจักษุและโสดอันผ่องแผ้วของตถาคต มีอยู่แต่นั้นก็ตรวจดูตถาคตต่อไป
ว่า 
 พระศาสดาผู้มีอายุนี้ถึงพร้อมกุศลธรรมนี้ สิ้นกาลนาน (มานานแล้ว) หรือว่า พระศาสดาผู้
มีอายุถึงพร้อมสิ้นกาลนิดหน่อย (เมื่อเร็ว ๆ นี้) เมื่อตรวจดูตถาคตนั้นก็จะรู้ว่า พระศาสดาผู้มีอายุนี้ถึง
พร้อมกุศลธรรมนี้สิ้นกาลนาน มิใช่ว่า พระศาสดาผู้มีอายุถึงพร้อมสิ้นกาลนิดหน่อยเมื่อใด ตรวจดู
ตถาคตนั้นก็จะรู้ว่า พระศาสดาผู้มีอายุถึงพร้อมกุศลธรรมนี้สิ้นกาลนาน มิใช่ว่า ตรวจดูตถาคตนั้นก็จะ
รู้ว่า พระศาสดาผู้มีอายุถึงพร้อมกุศลธรรมนี้สิ้นกาลนาน มิใช่ว่า พระศาสดาผู้มีอายุถึงพร้อมสิ้นกาล
นิดหน่อย แต่นั้นก็ตรวจดูตถาคตต่อไปว่า 
 ภิกษุผู้มีอายุนี้ (ผู้เป็นศาสดาของเรา) ถึงความปรากฏ (ความเป็นผู้มีคนรู้จัก) ถึงความมียศ 
(ความยกย่องนับถือ) แล้ว โทษบางชนิดในโลกนี้ ชั่วเวลาที่ตนไม่ถึงความปรากฏถึงความมียศ แต่
เมื่อใด ภิกษุถึงความปรากฏ ถึงความมียศแล้ว เมื่อนั้น จึงมีโทษบางชนิดในโลกนี้ (เช่น ความเห่อเหิม
ถือตัว) ภิกษุผู้พิจารณาเมื่อตรวจดูตถาคตนั้นก็รู้ว่า ภิกษุผู้มีอายุนี้ถึงความปรากฏ ถึงความมียศแล้ว 
มิได้มีทาบางชนิดในโลกนี้ เมื่อใด ตรวจดูตถาคตนั้นก็รู้อย่างนี้ว่า ภิกษุผู้มีอายุนี้ ถึงความปรากฏ       
ถึงความมียศแล้ว มิได้มีโทษบางชนิดในโลกนี้แต่นั้นก็ตรวจดูตถาคตต่อไปว่า 
 ท่านผู้มีอายุนี้ ไม่ประกอบด้วยภัย ท่านผู้มีอายุนี้ หาประกอบด้วยภัยไม่ เพราะมีราคะไป
ปราศแล้ว ไม่เสพกามทั้งหลาย เพราะสิ้นราคะ เมื่อตรวจดูตถาคตนั้นย่อมรู้อย่างนี้ว่าท่านผู้มีอายุนี้  
ประกอบด้วยความไม่มีภัย หาเป็นผู้ประกอบด้วยภัยไม่ เพราะมีราคะไปปราศแล้ว ไม่เสพกาม
ทั้งหลาย เพราะสิ้นราคะ อาการกิริยาที่ส่อแสดงของท่านผู้มีอายุ ที่เป็นเหตุให้กล่าวว่าเช่นนั้น ท่านผู้มี
อายุ บางทีก็อยู่ในหมู่ บางทีก็อยู่ผู้เดียว ในหมู่นั้นพวกที่ด าเนินไปด้วยดีก็มี พวกที่ด าเนินไปชั่วก็มี  
พวกที่สั่งสอนคณะก็มี บางพวกที่ติดอยู่ในอามิสทั้งหลายในโลกนี้ก็มี บางพวกที่ไม่ติดเพราะอามิสใน
โลกนี้ก็มี ท่านผู้มีอายุนี้หาดูหมิ่นบุคคลนั้นด้วยเหตุผลนั้นไม่ 
 ภิกษุทั้งหลาย ในพวกภิกษุผู้พิจารณานั้น ภิกษุผู้พิจารณารูปหนึ่งควรสอบถามตถาคต
ต่อไปว่า ธรรมที่ถึงรู้แจ้งด้วยจักษุและโสตอันเศร้าหมองของตถาคต มีอยู่หรือไม่ ภิกษุทั้งหลาย 
ตถาคตเมื่อจะพยากรณ์ ถึงพยากรณ์อย่างนี้ว่า ธรรมที่ถึงรู้แจ้งด้วยจักษุและโสตอันเศร้าหมองของ
ตถาคต มิได้ม ี
  ภ. ธรรมที่พึงรู้แจ้งด้วยจักษุและโสตอันเจือกันของตถาคต มีอยู่หรือไม่ 
  พ. ธรรมที่พึงรู้แจ้งด้วยจักษุและโสดอันเจือกันของตถาคต มิได้มี 
  ภ. ธรรมที่พึงรู้แจ้งด้วยจักษุและโสตอันผ่องแผ้วของตถาคต มีอยู่หรือไม่ 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
 ๕ 

  พ. ธรรมที่พึงรู้แจ้งด้วยจักษุและโสดอันผ่องแผ้วของตถาคต มีอยู่ เราเป็นผู้มีธรรมที่
ผ่องแผ้วนั้นเป็นทาง มีธรรมที่ผ่องแผ้วนั้นเป็นโคจร เพราะเหตุนั้นเราจึงไม่ใช่เป็นผู้มีตัณหาดูก่อนภิกษุ
ทั้งหลาย สาวกตถาคตจะเข้าหาศาสดาผู้มีวาทะอย่างนี้ เพ่ือฟังธรรม ศาสดาย่อมแสดงธรรมอันยิ่ง ๆ 
อันประณีตๆ อันเปรียบด้วยส่วนด าส่วนขาวแก่ภิกษุด้วยประการใด ๆ ภิกษุนั้น รู้ยิ่งธรรมบางอย่างใน
ธรรมนั้นด้วยประการนั้น ๆ ย่อมถึงความตกลงใจในธรรมทั้งหลาย ย่อมเลื่อมใสในศาสดาว่า พระผู้มี
พระภาคเจ้าเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระธรรมอันพระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสดีแล้ว พระสงฆ์เป็นผู้
ปฏิบัติดีแล้ว 
 พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสว่า ภิกษุทั้งหลาย ศรัทธาของบุคคลใดบุคคลหนึ่งตั้งมั่นแล้วใน
พระตถาคต (สทฺธา นิวิฏฺฐา โหติ) มีมูล มีที่อาศัย ด้วยอาการเหล่านี้ ด้วยบทเหล่านี้ด้วยพยัญชนะ
เหล่านี้ ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย ศรัทธานี้เรากล่าวว่า มีเหตุ (อาการวตีศรัทธา) มีทัสสนะ (โสดาปัตติ
มรรค) เป็นมูลมั่นคง อันสมณะพราหมณ์ เทวดา มาร พรหมหรือใคร ๆ ในโลกไม่ถึงกวัดแกว่งได้  
ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย การตรวจดูธรรมในตถาคต ย่อมมีอย่างนี้แล ก็แหล่ะตถาคตอันภิกษุผู้พิจารณา
ตรวจดูแล้วดีแล้วโดยธรรมเป็นอย่างนี้ ๐ 
 หรืออย่างใน “อปัณณกธรรม” ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสกับพราหมณ์ และคฤหบดีสาลคามว่า 
“ดูก่อนคฤหบดีทั้งหลาย ศาสดาคนใดคนหนึ่งซึ่งเป็นที่ชอบใจของท่านทั้งหลาย เป็นเหตุที่ให้ได้ศรัทธา 
(อาการวตีศรัทธา) เข้าหลักเกณฑ์ มีอยู่หรือ”   
 และยังมีในปฐมขตสูตร ที่กล่าวถึง ผู้เป็นบัณฑิตประกอบด้วยธรรม ๔ ประการ คือ  
ใคร่ครวญสืบสวนรอบครอบแล้ว กล่าวติเตียนผู้ที่ควรติเตียน   ใคร่ครวญสืบสวนรอบคอบแล้ว กล่าว
สรรเสริญผู้ที่ควรสรรเสริญ   ใคร่ครวญรอบคอบแล้ว ยังความไม่เลื่อมใสให้เกิดในฐานะที่ไม่ควร
เลื่อมใส   ใคร่ครวญสืบสวนรอบคอบแล้ว ยังความไม่เลื่อมใสให้เกิดในฐานะที่ไม่ควรเลื่อมใส    
ใคร่ครวญสืบสวนรอบคอบแล้ว ยังความเลื่อมใสให้เกิดในฐานะที่ควรเลื่อมใส   ผู้เป็นบัณฑิต ฉลาด  
เป็นสัตบุรุษ ย่อมบริหารตนไม่ให้ถูกขจัด ไม่ให้ถูกท าลาย เป็นผู้หาโทษมิได้ ทั้งนักปราชญ์ไม่ติเตียน  
และย่อมประสบบุญเป็นอันมาก ๒ 
 นอกจากนี้ใน “จังกีสูตร” ก็มีค าสอนที่ให้ใช้ปัญญาพิจารณาใคร่ครวญก่อนที่จะตั้งศรัทธา
ลงไป ดังนี้ 
 ภิกษุในธรรมวินัยนี้ เข้าไปอาศัยบ้านหรือนิคมแห่งหนึ่งอยู่ คฤหบดีก็ดี บุตรคฤหบดีก็ดีเข้า
ไปหาภิกษุนั้นแล้ว ย่อมใคร่ครวญในธรรม ๓ ประการ คือ ในธรรมเป็นที่ตั้งแห่งความโลภ   ในธรรม

                                                        
 ๐ ม.มู. (ไทย)  ๒/๔๘๗-๔๙๐/๕๔๐-๕๔๔. 
   ม.ม. (ไทย)  ๓/๙๓/๙๘. 
 ๒ องฺ.จตุกก. (ไทย) ๒ /๓/๓. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
 ๖ 

เป็นที่ตั้งแห่งความประทุษร้าย   ในธรรมเป็นที่ตั้งแห่งความหลง   เมื่อเข้าใคร่ครวญเธออยู่นั้น ย่อมรู้
ได้อย่างนี้ว่า ท่านผู้นี้ไม่มีที่ตั้งแห่งความโลภ, ความประทุษร้าย, ความหลง ไม่มีจิตอันธรรมเป็นที่ตั้ง
แหล่งความโลภ, ความประทุษร้าย, ความหลงครอบง า ท่านผู้นี้เมื่อไม่รู้จะถึงกล่าวว่ารู้ เมื่อไม่เห็นจะ
ถึงกล่าวว่าเห็น หรือสิ่งใดถึงเป็นไปเพ่ือมิใช่ประโยชน์เกื้อกูล เพ่ือทุกข์สิ้นกาลนานแก่ผู้อ่ืน ท่านผู้นี้ถึง
ชักชวนผู้อ่ืนเพื่อความเป็นเช่นนั้น ไม่มีเลย อนึ่ง ท่านผู้นี้มีกายสมาจาร วจีสมาจาร เหมือนของบุคคลผู้
ไม่โลภ, ไม่ประทุษร้าย, ไม่หลง ฉะนั้นท่านผู้นี้แสดงธรรมใด ธรรมนั้นลึกซึ้ง เห็นได้ยาก รู้ตามได้ยาก 
สงบ ประณีต ไม่หยั่งลงได้ด้วยความตรึก ละเอียด บัณฑิตถึงรู้ธรรมนั้นอันคนโลภ บุคคลผู้ประทุษร้าย 
บุคคลผู้หลง แสดงไม่ได้โดยง่าย เมื่อใด เขาใคร่ครวญเธออยู่ ย่อมเห็นแจ้งชัดว่า เธอบริสุทธิ์จากธรรม
เป็นที่ตั้งแห่งความโลภ, ความประทุษร้าย, ความหลง เมื่อนั้น เขาย่อมตั้งศรัทธาลงในเธอนั่นมั่นคง ๓ 
 ๒. ศรัทธา หมายถึง ความเชื่อในกุศลธรรม เป็นการเชื่อในสิ่งที่เป็นความจริงความดีงาม
และการท าความดี รวมถึงเชื่อเหตุผลในกฎแห่งกรรม ดังจะเห็นได้จากข้อความที่ปรากฏอยู่ใน      
พระสูตรหลายสูตร ดังนี้ 
 ในสาฬหสูตร กล่าว่า “อย่าได้เชื่อถือ ตามถ้อยค าที่ได้ยินได้ฟังมา ฯลฯ อย่าได้เชื่อถือโดย
ความนับถือว่าสมณะนี้เป็นครูของเรา จนกว่า เมื่อใดท่านทั้งหลายถึงรู้ด้วยตนเองว่าธรรมเหล่านี้เป็น
กุศล ธรรมเหล่านี้ไม่มีโทษ ธรรมเหล่านี้ผู้รู้สรรเสริญ ธรรมเหล่านี้  ใครสมาทานให้บริบูรณ์แล้วเป็นไป
เพ่ือประโยชน์เกื้อกูล เพื่อความสุข เมื่อนั้นท่านทั้งหลายควรเข้าถึงธรรมเหล่านี้อยู่” ๔ 
 ในปฐมนฤกปานสูตร ที่ว่าด้วยผู้ไม่มีศรัทธาในกุศลธรรมถึงได้ความเสื่อม กล่าวไว้ว่า  
“ผู้ใดมีศรัทธาในกุศลธรรมทั้งหลาย ฯลฯ กลางคืนหรือกลางวันของผู้นั้นย่อมผ่านพ้นไป ผู้นั้นถึงหวังได้
ความเสื่อมอย่างเดียวในกุศลธรรมทั้งหลายเท่านั้น ไม่มีความเจริญเลย แต่หากว่า ผู้ใดมีศรัทธาในกุศล
ธรรม ฯลฯ กลางคืนหรือกลางวันของผู้นั้นย่อมผ่านไป ผู้นั้นถึงหวังเฉพาะความเจริญอย่างเดียวในกุศล
ธรรมทั้งหลายเท่านั้น ไม่มีความเสื่อมเลย” ๕ 
 หรืออย่างใน กามสูตร ที่กล่าวว่า  “กุลบุตรผู้ออกบวชนั้น จะได้ชื่อว่าเป็นภิกษุผู้มี
ความสามารถรักษาตนเองได้แล้ว ก็ต่อเมื่อเป็นผู้กระท าด้วยศรัทธาในกุศลธรรม” ๖ 
 นอกจากนี้ใน อุบาสกธรรม มีข้อที่ว่าด้วย อุบาสกต้องเป็นผู้ไม่ถือมงคลตื่นข่าว เชื่อกรรม 
ไม่เชื่อมงคล และข้อที่ว่าด้วย การไม่แสวงหาเขตบุญภายนอกศาสนา ๗ ซึ่งก็คือความต้องการให้     

                                                        
 ๓ ม.ม. (ไทย)  ๓/๖๕๗/๔๙ -๔๙๓. 
 ๔ องฺ.เอก. (ไทย) ๒๐/๖๗/๒๖๒. 
 ๕ องฺ.ทสก. (ไทย) ๒๔/๖๗/ ๔๘– ๕ . 
 ๖ องฺ.ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/๗/๕-๖ 
 ๗ องฺ.ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/ ๗๕/๒๐๙. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
 ๗ 

ศาสนิกชน มีความศรัทธาในกฎแห่งกรรม และในการบ าเพ็ญบุญอันเป็นกุศลตามหลักธรรมของ
พระพุทธศาสนา 
 ดังนั้น ค าว่า “ศรัทธา” เป็นภาษาสันสกฤต ส่วนภาษาบาลีใช้ค าว่า “สทฺธา” มี
ความหมายโดยพยัญชนะว่า “ทรงไว้พร้อม” หมายความว่า ความเชื่อ ได้แก่ ความมั่นใจในประโยชน์
ที่ตนเองกระท าอยู่ เมื่อกระท าอะไรก็ตาม ต้องมีศรัทธาเป็นปัจจัยส าคัญ แต่การมีศรัทธาจะต้องมี
ปัญญาก ากับด้วย จึงจะเป็นศรัทธาที่ถูกต้อง มิฉะนั้นแล้ว ศรัทธาก็จะเป็นความเชื่อที่ผิด ซึ่งอาจน าไปสู่
เป้าหมายที่ผิด ซึ่งการพิจารณาถึงหลักศรัทธาที่ถูกต้อง มีหลักการวิเคราะห ์ดังนี้ 

 ๒.๑.๓ ความหมายของศรัทธาตามแนวคิดของนักวิชาการ 

 ศรัทธาโดยทั่วไปนั้น หมายถึง ความเชื่อ หรือ ความเลื่อมใส ที่เกิดจากอารมณ์ความรู้สึก
นึกคิด และมักใช้กับความเชื่อในเรื่องความสามารถของบุคคลที่ส าคัญของสังคม เหตุการณ์หรือ
เรื่องราวต่าง ๆ ที่ผู้คนส่วนมากพากันนิยมชมชอบเช่น สิ่งลี้ลับ เรื่องเหนือธรรมชาติ ฯลฯ หรือใช้ใน
กรณีท่ีมีความพึงพอใจ ประทับใจ และม่ันใจในความเชื่อลัทธิหรือศาสนาต่าง ๆ จากการศึกษาค้นคว้า
ต ารา เอกสารต่าง ๆ พบว่า ได้มีผู้ให้ความหมายของศรัทธาไว้ต่าง ๆ กัน ดังนี้ 
 พุทธทาสภิกขุ ได้ให้ความหมายเกี่ยวกับศรัทธาตามความหมายโดยทั่วไปในหนังสือชุมนุม
เรื่องสั้นไว้ว่า เป็นความเชื่อในเรื่องความสามารถของบุคคลส าคัญหรือผู้น าของสังคม ในเรื่องของ
ศาสนาทุกองค์ศาสดายกเว้นจากพระพุทธเจ้า สอนให้ยึดเอาสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ซึ่งสาวกไม่มีความรู้พิสูจน์ว่า
เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์สูงสุด เป็นผู้สร้างโลกและอ านวยสุขแก่สัตว์โลกเป็นที่พ่ึงของตน ให้นับถือบูชาสิ่งนั้น
โดยแน่นแฟ้น ปราศจากการพิสูจน์และทดสอบแต่อย่างใด ๘ 
 พระเทพเวที (ประยุทธ์ ประยุตฺโต) ได้ให้ความหมายเกี่ยวกับศรัทธาไว้ว่า ศรัทธาหรือ
ความเชื่อนี้จะมี ๒ ประเภท ศรัทธาประเภทที่   เป็นศรัทธาแบบปิดกั้นปัญญา ใช้วิธีปลุกเร้าหรือ
แม้แต่บังคับให้เชื่อ และพอเชื่อแล้วก็ต้องมอบความไว้วางใจให้สิ้นเชิง ห้ามถาม ห้ามสงสัย คอยรอท า
ตามอย่างเดียว ศรัทธาประเภทนี้ไม่ท าให้มีการสืบค้นทางปัญญาต่อไป ในศาสนาต่าง ๆ จะเน้นแบบนี้
ศรัทธาประเภทที่ ๒ เป็นศรัทธาแบบสื่อน าสู่ปัญญา คือความเชื่อนั้นเป็นตัวชักน าให้สนใจ เริ่มต้น
ศึกษาสืบค้น สิ่งทั้งหลายในโลกนี้มีมากมาย เมื่อยังไม่มีจุดเริ่มต้นว่าจะสนใจเรื่องใด แต่เมื่อเกิดศรัทธา
ต่อบุคคลหรือเรื่องราวหลักการใด ศรัทธานั้นก็จะเป็นปัจจัยที่ท าให้มีจุดเริ่มต้น ศรัทธาท าให้มีความ

                                                        
 ๘ พุทธทาสภิกขุ, “เรื่องเรียน พุทธศาสนา ใน  ๕ นาที”, หนังสือชุมนุมเร่ืองสั้น พุทธทาสภิกขุ, 

[ออนไลน์]. แหล่งที่มา : http://www.buddhadasa.com/shortbook/learnbud15min.html [๒ มกราคม 
๒๕๕๖]. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
 ๘ 

สนใจและเข้าไปหา โดยเฉพาะศรัทธาในคนก็เพ่ือจะชักน าให้เข้าไปซักถามเขา การที่ศรัทธาในพระก็
เพ่ือจะเข้าไปหาและซักถามท่าน เพ่ือให้เกิดความรู้ และเข้าใจความจริงยิ่งขึ้นไป ๙ 
 พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) ได้ให้ความหมายของศรัทธาไว้ว่า ศรัทธา ความเชื่อ 
หมายถึงเฉพาะที่เชื่อด้วยปัญญา เชื่อในสิ่งที่ควรเชื่อ เชื่อด้วยเหตุและผล ถ้าเชื่อโดยปราศจากปัญญา 
เรียกว่า อธิโมกข์ (ความน้อมใจเชื่อ หรือเชื่อตามเขา)๒๐ 
 ราชบัณฑิตยสถาน ได้ให้ความหมายของศรัทธาไว้ว่า ศรัทธา (สัดทา) หมายถึง ความเชื่อ 
ความเลื่อมใส เช่น สิ้นศรัทธา ฉันมีศรัทธาในความดีของเขา บางทีก็ใช้ร่วมกับประสาทะเป็นศรัทธา
ประสาทะ ก. เชื่อ, เลื่อมใส, เช่น เขา ศรัทธาในการรักษาแบบแพทย์แผนโบราณ๒  
 พระภาวนาวิริยคุณ (เผด็จ ทตฺตชีโว) ได้ให้ความหมายของศรัทธาไว้ว่า ศรัทธา หมายถึง 
ความเชื่อปักใจ เพราะหมดความสงสัยโดยสิ้นเชิง เนื่องจากได้ใช้ปัญญาพิจารณาไตร่ตรองตามหลัก
เหตุผลกลับไปกลับมา ซ้ าแล้วซ้ าอีกอย่างรอบครอบ โดยปราศจากการใช้อารมณ์ จนเกิดเป็นมูลฐาน 
(ทสฺสนมูลกา) มั่นคง และเกิดความเข้าใจอย่างลึกซึ้งถึงขั้นไม่มีใคร ๆ ในโลกมาเปลี่ยนแปลงความเชื่อ
นี้ได้๒๒ 
 พระมหายุทธกร ปญฺญาสิริ (สัจจรัตนพงศ์) ให้ความหมายของศรัทธาไว้ว่า ศรัทธามี
ความหมายทั้งอย่างกว้าง ปานกลางและไม่ได้แคบเพียงแค่ “ความเชื่อ” เพราะยังมีความหมายอ่ืน ๆ 
เช่น ความเชื่อถือ ความเลื่อมใส การปลงใจเชื่อ ความซื่อสัตย์ การยอมรับ การยอมตามลัทธิความเชื่อ 
ศาสนา ความจงรักภักดี ดังนั้น ศรัทธาโดยทั่วไปจึงมีความหมายเป็นความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับอารมณ์ 
ไม่เก่ียวข้องกับปัญญาและเหตุผล๒๓ 
 พระมหาปรม โอภาโส (กองค า) ให้ความหมายของศรัทธาไว้ว่า ศรัทธา คือ ความเชื่อ   
ซึ่งท าให้มนุษย์มีความหวังในการด ารงชีวิตในอนาคต และสัมปรายภพด้วย คือมนุษย์มีศรัทธาเป็น

                                                        
 ๙ พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), พุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์ , 

(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๕), หน้า    . 
๒๐ พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ปธ.๙ ราชบัณฑิต), พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธศาสน์ ชุดค า

วัด, (กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์เลี่ยงเชียง, ๒๕๔๘), หน้า ๙๕๐. 
๒  ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.๒๕๔๒, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์

นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์, ๒๕๔๖), หน้า  ๐๙๓. 
๒๒ พระภาวนาวิริยคุณ (เผด็จ ทตฺตชีโว), ศรัทธา รุ่งอรุณแห่งสันติภาพโลก, พิมพ์ครั้งที่ ๒, 

(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ บริษัท รุ่งศิลป์การพิมพ์ ( ๙๗๗) จ ากัด, ๒๕๕ ), หน้า ๘๒. 
๒๓ พระมหายุทธกร ปญฺญาสิริ (สัจจรัตนพงศ์), “ศึกษาวิเคราะห์ศรัทธาในพระพุทธศาสนา”, วิทยานิพนธ์

พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๗) 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
 ๙ 

เครื่องก าหนดวิถีชีวิต และมีความผูกพันอยู่กับลัทธิ และศาสนาเป็นส าคัญ มนุษย์มีความเชื่อในสิ่ง  
ต่าง ๆ พร้อมไปกับความเชื่อในเรื่องของศีลธรรมด้วย๒๔ 
 สรุปได้ว่า ศรัทธา คือ ความเชื่อ ความเชื่อถือ ความเชื่อที่ไม่งมงาย มีเหตุผลประกอบด้วย
ปัญญา ความเชื่อมั่นในสิ่งที่ดีงาม ไม่งมงายไร้เหตุผล เป็นความเชื่อที่ประกอบด้วยปัญญา ศรัทธาที่
มั่นคง หมายถึง ศรัทธาที่มีความรู้ก ากับ ไม่หวั่นไหวเอนเอียงไปเพราะความไม่รู้ ความหลงงมงาย 
ศรัทธาจึงเป็นธรรมเบื้องต้นท่ีจะท าให้บุคคลได้ ประกอบคุณงามความดีท่ีเป็นบุญกุศล เช่น เชื่อว่าท าดี
ย่อมได้รับผลดี ท าชั่วย่อมได้รับผลชั่ว เชื่อว่า ท ากรรมอะไรไว้ย่อมจะได้รับผลของกรรมนั้นอย่าง
แน่นอน เป็นต้น ซึ่งศรัทธาของแต่ละบุคคล ย่อมขึ้นอยู่กับภูมิรู้ หรือภูมิธรรมของบุคคลนั้น ๆ 
 

๒.๒ ความส าคัญของศรัทธา 

 ความศรัทธาหรือความเชื่อ ถือว่าเป็นจุดเริ่มต้นที่ส าคัญในการพัฒนาชีวิตและการท างาน
ให้ประสบความส าเร็จ อีกท้ังเป็นกุญแจส าคัญที่จะน ามนุษย์เข้าไปสู่จุดสูงสุดของชีวิต ดังจะเห็นได้จาก
ศาสนาต่าง ๆ ในโลกนี้ เริ่มต้นจากการนับถือศาสนา จึงต้องเริ่มต้นด้วยศรัทธาดังที่พระพุทธเจ้าทรงย้ า
เตือนว่า “ศรัทธาตั้งมั่นแล้ว ยังประโยชน์ให้ส าเร็จ” (สัทธา สาธุ ปติฏฐิตา) ซึ่งความส าเร็จที่เกิดจาก
ความเชื่อและความเลื่อมใสที่มีความตั้งมั่น จะก่อให้เกิดความสุขแก่บุคคลใดบุคคลหนึ่งในบั้นปลาย
ของการท าหน้าที่ หรือภารกิจอย่างใดอย่างหนึ่ง ดังพุทธพจน์ที่ว่า  “ศรัทธาตั้งมั่นแล้ว น าสุขมา
ให้” (สุขา สัทธา ปติฏฐิตา)  อย่างไรก็ตาม  ความเชื่อมั่นที่เป็นแรงผลักดันให้เกิดความมุ่งมั่นมักจะ
ส่งผลในเชิงบวกต่อการพัฒนาชีวิตและการท างาน แต่ถึงกระนั้น ศรัทธาก็ต้องมีปัญญาคอยก ากับอยู่
ด้วยเสมอ เพราะเป็นองค์ธรรมที่ช่วยให้มีศรัทธาอย่างถูกต้อง จะเห็นว่า เมื่อใดที่พระพุทธเจ้าเน้นสอน
เรื่องศรัทธา พระองค์จะจบลงด้วยการย้ าเตือนให้น าปัญญามาคัดท้ายเสมอ ดังจะได้อธิบายตามหลัก
ดังต่อไปนี้ 
 ๑. ศรัทธาท าให้เกิดการยอมรับและคล้อยตาม 
 ศรัทธา หรือความเชื่อเป็นแรงจูงใจอันส าคัญ ที่จะท าให้เกิดการโน้มใจสู่ธรรม หรือ
เสริมสร้างความเพียร ทั้งนี้เราจะเห็นได้ว่า การเชื่อเป็นแรงจูงใจที่ต้องมาก่อนสิ่งอ่ืน จะเห็นได้จากกลุ่ม
คนที่มีทัศนคติ ความเชื่อในเรื่องเดียวกัน มักจะให้การยอมรับต่อผู้น า ไม่ค่อยมีอะไรขัดแย้ง จึงมีการ
ชักจูงได้ง่าย แต่ถ้าไม่มีความเชื่อเป็นพ้ืนฐานอยู่ก่อนแล้ว ก็จะยากแก่การชักจูงให้เกิดการยอมรับและ
คล้อยตามได้ 

                                                        
๒๔ พระมหาปรม โอภาโส (กองค า), “ศึกษาวิเคราะห์ศรัทธาของชาวไทยในปัจจุบัน”, วิทยานิพนธ์พุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔ ) 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๒๐ 

 ตัวเชื่อมที่ท าให้มิตรนั้นเข้ามามีอิทธิพลชักจูงได้ หรือปัจจัยเครื่องเชื่อระหว่างมิตรกับ
อิทธิพลที่เกิดขึ้นในใจ ก็ได้แก่ ความเชื่อ ความเลื่อมใส ความนิยม ชมชอบ ความซาบซึ้งใจ ที่เรียกว่า
ศรัทธา เมื่อมีศรัทธาแล้ว หรือท าให้เกิดศรัทธาได้แล้ว ถึงตัวมิตรจะอยู่ไกล ไม่คลุกคลี ก็มีอิทธิพลได้ 
ถึงตัวมิตรจะอยู่ใกล้ แต่ถ้าไม่ศรัทธา ก็หามีอิทธิพลชักจูงได้ไม่ เมื่อศรัทธาแล้ว ใจรับ ก็น าความคิดได้ 
น าพฤติกรรมได้ อาจท าให้เกิดการเลียนแบบ หรือชักจูงให้รู้จักคิดอย่างถูกต้อง ซึ่งเป็นอีกขั้นหนึ่งต่อไป 
 จะเห็นได้ว่า ศรัทธาเป็นหลักธรรมขั้นพ้ืนฐานที่ท าให้เกิดการคล้อยตาม ซึ่งเป็นหลักธรรม
ที่ใช้ส าหรับผูกใจของคนท่ัวไป ดังพุทธพจน์ที่ว่า 

ภิกษุทั้งหลาย กุลบุตรผู้มีศรัทธา ย่อมได้อานิสงส์ ๕๒๕ ประการนี้แล 
 เปรียบเหมือนต้นไทรใหญ่ที่ทางใหญ่สี่แพร่ง มีพ้ืนราบเรียบ ย่อมเป็นที่พ่ึงของหมู่นก
โดยรอบ ฉันใด กุลบุตรผู้มีศรัทธาก็ฉันนั้นเหมือนกัน ย่อมเป็นที่พ่ึงของคนหมู่มาก คือ ภิกษุ ภิกษุณี  
อุบาสก อุบาสิกา 
 ถ้ากุลบุตรที่เขาให้ความศรัทธา เป็นผู้ที่ตั้งอยู่ในศีลธรรมอันดี ย่อมจะท าให้ผู้ที่คล้อยตาม 
หรือยอมกระท าตาม เป็นผู้มีศีลมีธรรมไปด้วย ดังนั้น ศรัทธาจึงมีความส าคัญส าหรับการชักน าหรือชัก
จูงให้คนอ่ืนได้ด าเนินรอยตาม 
 ๒. ศรัทธาท าให้เกิดการรวมกลุ่มทางสังคม 
 การเชื่อเป็นพลังทางสังคมท่ีส าคัญครอบคลุมกิจกรรมของมนุษย์ไปทุกด้าน เช่น การเมือง 
เศรษฐกิจ การศึกษา และจริยธรรม การเชื่อหรือศรัทธา จึงเป็นปัจจัยก าหนดพฤติกรรมของมนุษย์
ปัจจัยหนึ่ง ดังนั้นจึงสามารถกล่าวได้ว่า การเชื่อ หมายถึง ความคิด ความเข้าใจของบุคคลที่มีต่อสิ่งใด
สิ่งหนึ่ง อันเป็นสาเหตุให้บุคคลแสดงพฤติกรรมออกมาตามความเชื่อนั้นออกมา 
 การรวมกลุ่มกันทางสังคมและวัฒนธรรมอันเกิดจากความเชื่อเป็นเหตุปัจจัยนี้ ปรากฏ
ชัดเจนในเรื่องขนบธรรมเนียมและประเพณีที่เกิดขึ้นของลัทธิศาสนาต่าง ๆ เช่น ประเพณีสงกรานต์ 
กลุ่มชนที่มีความเชื่อไปในทิศทางเดียวกัน ก็จะรวมกลุ่มกันขึ้นเพ่ือประกอบพิธีตามความเชื่อของตน 
อย่างเต็มใจ เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน หรือกลุ่มการเมือง ที่มีความเชื่อ ความคิด ไปในแนวทางเดียวกัน 
ก็จะรวมตัวกันขึ้นเป็นพรรคการเมือง หรือท ากิจกรรมทางการเมือง เหล่านี้เป็นต้น 
 นอกจากท าให้เกิดการรวมกลุ่มกันแล้ว ศรัทธายังท าให้เกิดความมั่นคงแก่หมู่คณะและ
ความมั่นคง จงรักภักดี ในศาสนาของตน และแม้กระทั่งการรวมกลุ่มกันตั้งเป็นกลุ่มเล็ก  ๆ ดัง      
พุทธพจน์ที่ได้สนทนากับหมู่ภิกษุว่า 
 ภิกษุทั้งหลาย สัตว์ทั้งหลายย่อมคบค้ากัน ย่อมสมาคมกันโดยธาตุเทียว คือสัตว์จ าพวกที่มี
อัธยาศัยเลว ย่อมคบค้ากัน ย่อมสมาคมกัน กับสัตว์จ าพวกที่มีอัธยาศัยเลว สัตว์จ าพวกที่มีอัธยาศัยดี 

                                                        
๒๕  องฺ.ปญฺจก (ไทย) ๒๒/๓๗/๕๙ 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๒  

ย่อมคบค้ากัน ย่อมสมาคมกัน กับสัตว์จ าพวกที่มีอัธยาศัยดี แม้ในอดีตกาล สัตว์ทั้งหลายก็ได้คบค้ากัน
แล้ว ได้สมาคมกันแล้ว โดยธาตุเทียว คือสัตว์จ าพวกที่มีอัธยาศัยเลวได้คบค้ากันแล้ว ได้สมาคมกันแล้ว 
กับสัตว์จ าพวกที่มีอัธยาศัยเลว สัตว์จ าพวกที่มีอัธยาศัยดี ได้คบค้ากันแล้ว ได้สมาคมกันแล้ว กับสัตว์
จ าพวกที่มีอัธยาศัยดี 
 แม้ในอนาคตกาล สัตว์ทั้งหลายก็จักคบค้ากัน จักสมาคมกัน โดยธาตุเทียวคือสัตว์จ าพวก
ที่มีอัธยาศัยเลว จักคบค้ากัน จักสมาคมกัน กับสัตว์จ าพวกที่มีอัธยาศัยเลว สัตว์จ าพวกที่มีอัธยาศัยดี 
จักคบค้ากัน จักสมาคมกัน กับสัตว์จ าพวกที่มีอัธยาศัยดี แม้ในปัจจุบันกาล สัตว์ทั้งหลายก็ย่อมคบค้า
กัน ย่อมสมาคมกัน โดยธาตุเทียว คือสัตว์จ าพวกที่มีอัธยาศัยเลว ย่อมคบค้ากัน ย่อมสมาคมกัน     
กับสัตว์จ าพวกที่มีอัธยาศัยเลว สัตว์จ าพวกที่มีอัธยาศัยดี ย่อมคบค้ากัน ย่อมสมาคมกันกับสัตว์จ าพวก
ที่มีอัธยาศัยดี ฯ๒๖  
 ดังนั้น ศรัทธา หรือการเชื่อ จึงมีความส าคัญ เพราะมีบทบาทและอิทธิพลในการด าเนิน
ชีวิตในสังคมแบบพุทธ โดยยึดเอาค าสอนทางศาสนามาใช้เป็นเป้าหมายของชีวิต และก าหนดกรอบ
ของการด าเนินชีวิต ตามหลักธรรมที่เป็นเอกลักษณ์ของตน คือ ศีล สมาธิ ปัญญา 
 ศรัทธา หรือความเชื่อ มักจะท าให้เกิดพฤติกรรมตามมา เพราะความคิด เป็นปัจจัยท าให้
เกิดความเชื่อ สิ่งที่มนุษย์แสดงออกมา ล้วนมาจากเจตจ านงภายในจิตใจ ที่สั่งสมผ่านประสบการณ์ 
ความรู้ ที่ได้รับมาด้วยกันทั้งนั้น หากความเชื่อนั้น เป็นความเชื่อที่ประกอบด้วยธรรม ไม่มีโทษ       
ไม่เบียดเบียนทั้งตนเองและผู้อื่น มีเหตุผล ไม่งมงาย พฤติกรรมที่แสดงออกจากความเชื่อนั้น ก็จะเป็น
ประโยชน์แก่ชีวิต สังคม ประเทศชาติ อีกทั้งท าให้เกิดสิ่งต่างๆ ดังนี้ว่า 

 ความเชื่อที่ว่ามีเทพเจ้าคุ้มครอง มีเทวดา นางฟ้า ดูแลรักษา
มนุษย์ มีเจ้าพ่อ เจ้าแม่ พระภูมิเจ้าที่ สิงสถิตตามสิ่งต่าง ๆ เพ่ือความ
มงคล จึงสร้างเทวรูป มีศาลเจ้า ศาลพระภูมิขึ้นบูชา ท าให้งานด้าน
ศิลปกรรมเกิดข้ึน ได้แก่จิตรกรรมฝาผนัง ภาพวาด รูปปั้นต่าง ๆ และ
สถาปัตยกรรม 

 ความเชื่อ มีผลท าให้เกิดงานทางวิจิตรศิลป์ได้แก่ งาน
แกะสลัก งานดอกไม้ งานประดิษฐ์ เครื่องหอมต่าง ๆ เพ่ือเป็นเครื่อง
สักการะ 

 ความเชื่อท าให้เกิดการก าหนดบทสวด อ้อนวอน สรรเสริญ 
สดุดี ฯลฯ เป็นการแสดงความกตัญญูกตเวทีต่อสิ่งนั้น และสวดเพ่ือ

                                                        
๒๖ ดูรายละเอียดใน ส .นิ. (ไทย)  ๖/๙๙/ ๙๗- ๙๙. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๒๒ 

เป็นสิริมงคลกับตัวเอง จึงท าให้เกิดวรรณกรรมมุขปาฐะ หรือ
วรรณกรรมปากข้ึน 

 ความเชื่ อท า ให้ เกิดการรวมกลุ่ มทางด้ านสั งคมและ
วัฒนธรรม มีความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันในสังคม มีขนบธรรมเนียม
ประเพณีเกิดขึ้น 

 ความเชื่อท าให้เกิดความมั่นใจที่จะกระท า หรือไม่กระท า 
ท าให้คนเข้มแข็งมีหลักยึด 

 จากแนวคิดนี้ แสดงให้เห็นว่า ทุกสังคม ถูกครอบง าด้วยความคิด ความเชื่อ ที่ท าให้เกิด
ทัศนคติ และแรงจูงใจ ที่จะน าไปสู่พฤติกรรม คือการแสดงออกอย่างใดอย่างหนึ่ง และพฤติกรรมที่เกิด
จากความเชื่อนั้น จะท าให้เกิดการปรับเปลี่ยนพฤติกรรม โดยจะมีการเปลี่ยนแปลงไปในลักษณะ
ศรัทธาที่ท าให้เกิดคุณค่าความส าคัญในด้านพฤติกรรมที่แสดงออกนี้ นับว่ามีความส าคัญมาก เพราะ
เมื่อบุคคลรู้เห็นสิ่งใด ๆ หากไม่เกิดศรัทธาต่อสิ่งนั้น ๆ ก็จะไม่เกิดการเปลี่ยนพฤติกรรมใด ๆ แต่หาก
เกิดศรัทธาแล้ว ก็จะมีการแสดงพฤติกรรมอย่างใดอย่างหนึ่งออกมา ยิ่งศรัทธามาก ความรุนแรงของ
พฤติกรรมก็มากข้ึนตามไปด้วย  
 ๓. ศรัทธาท าให้เกิดพลัง 
 ศรัทธา เพราะเป็นองค์ธรรมข้อหนึ่ง ที่ท าให้เกิดพลังกาย พลังใจ คือท าให้ความคิดมีพลัง
มากขึ้นในการคิด เพราะถ้ามีความเชื่อมั่นเสียแล้ว ก็จะสามารถที่จะรวบรวมเอาก าลังทั้งหมดมาใช้ 
เพ่ือให้เกิดประโยชน์มากที่สุด ดังจะเห็นได้จากพละ คือก าลัง ๕ ตามพระพุทธพจน์ว่า 

ภิกษุทั้งหลาย  พละ ๕๒๗ ประการนี้ 
          พละ ๕ ประการ อะไรบ้าง คือ 

 . สัทธาพละ 
๒. วิริยพละ 

          ๓. สติพละ 
๔. สมาธิพละ 

          ๕. ปัญญาพละ 
          สัทธาพละ เป็นอย่างไร  

คือ อริยสาวกในธรรมวินัยนี้เป็นผู้มีศรัทธา คือเชื่อปัญญาเครื่อง
ตรัสรู้ของตถาคตว่า ‘แม้เพราะเหตุนี้ พระผู้มีพระภาคพระองค์นั้น เป็นพระ
อรหันต์ ตรัสรู้ด้วยพระองค์เองโดยชอบ เพียบพร้อมด้วยวิชชาและจรณะ    

                                                        
๒๗

 องฺ. ติก. (ไทย) ๒๒/ ๔/ ๗ 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๒๓ 

เสด็จไปดี รู้แจ้งโลกเป็นสารถีฝึกผู้ที่ควรฝึกได้อย่างยอดเยี่ยม เป็นศาสดา
ของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลายเป็นพระพุทธเจ้า เป็นพระผู้มีพระภาค’       
นี้เรียกว่า สัทธาพละ 

 ศรัทธาพละในที่นี้คือ ความเชื่อ เชื่อแน่วแน่ในคุณงามความดีว่าท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว ไม่มี
ใครคนอ่ืนรับแทนได้ ตนท าตนต้องได้รับผลนั้นแน่นอน “ท่าน” มีพลังเต็มที่ สามารถที่จะสละสิ่งของ
ของตนที่มีอยู่ให้ “จาคะ” บริจาคไปได้ ไม่ว่าสิ่งนั้นจะเป็นของมากของน้อยย่อมสละได้ เมื่อเป็นเช่นนั้น
แล้ว จงบ ารุงรักษาให้เจริญงอกงาม ยินดีพอใจกับการท าทานนั้นให้แก่กล้าเสียก่อน ให้มันก าลังเต็มที่
เสียก่อน เราจะเอาศรัทธานั้นไปใช้ในทางอ่ืนอีกต่อไป คนประมาทดูถูกศรัทธาเลยไม่กล้าท าความดี
ต่อไป ทีหลังศรัทธาที่จะเกิดในศีล สมาธิ ปัญญาก็เลยหมดไป ครั้นศรัทธาในการที่จาคะบริจาคไม่มี
แล้ว บุญอันนั้นก็หมดไปเหมือนกัน 
 ศรัทธาในการรักษาศีลก็ให้แน่วแน่ เต็มที่ในการรักษาไม่ว่าจะเป็นศีล ๕ ศีล ๘ กรรมบถ 
 ๐ อะไรต่าง ๆ อย่าไปหวังศีล ๒๒๗ อย่างพระภิกษุเลย ถึงศีล ๒๒๗ ก็ตามเถิด ถ้าศรัทธาไม่แน่วแน่
เต็มที่แล้ว ก็ไม่มีประโยชน์อะไร สมาธิก็เหมือนกัน ถ้าหากได้สมาธิ ขณิกะ อุปจาระ อะไรต่าง ๆ นิด ๆ 
หน่อย ๆ ก็ไม่ยินดีพอใจ ก็เลยท าสมาธิไม่ได้ทีหลัง เมื่อสมาธิมีเล็กน้อยก็พอใจยินดีกับสมาธินั้นแหละ 
ตั้งใจขยันหมั่นเพียรในสมาธินั้นให้เต็มที่มันจึงค่อยเลื่อนไหลขึ้นไปเอง ปัญญาก็เหมือนกัน ถ้าหากว่าเรา
เกิดอุบายปัญญาอะไรขึ้นมานิด ๆ หน่อย ๆ ถ้าไม่ตั้งใจพิจารณาอันนั้น ไม่ประกอบศรัทธาอันนั้นให้แก่
กล้า มันก็ไม่มีประโยชน์อีกเหมือนกัน 
 การที่ท าอะไรหละหลวมก็เพราะเหตุไม่มีศรัทธา และท าอะไรไม่แน่วแน่เต็มที่ก็เพราะไม่มี
ศรัทธาเหมือนกัน เราพลั้ง ๆ เผลอ ๆ หลง ๆ ลืม ๆ นั่นคือศรัทธาของเราไม่เต็มที่ ศรัทธามันขาดตรงนี้
แหละ เหตุนั้นจงพากันบ ารุงศรัทธาให้แก่กล้าเป็นขั้นตอน ให้ศรัทธางอกงามเสียก่อน เจริญเต็มที่
เสียก่อน เมื่อศรัทธามีแล้ว วิริยะความเพียร มันวิ่งเข้ามาสนับสนุน ช่วยเหลือเป็นก าลังเลย
ขยันหมั่นเพียรประกอบกิจต่าง ๆ เช่น ท าบุญสุนทานขยันหมั่นเพียรแสวงหาสิ่งที่จะต้องน ามาท าบุญ
ท าทานหามาได้ก็คิดถึงการท าทาน หามาได้เท่าไรไม่ว่าของเล็กของน้อยของมากก็คิดถึงการท าทาน       
นี่ศรัทธามันสนับสนุนช่วยเหลืออย่างนี้ 
 ๔. ศรัทธาท าให้เกิดความกล้าหาญ 
 ศรัทธาท าให้เกิดความกล้า ที่จะต่อสู้กับภยันตรายต่าง ๆ กล้าคิด กล้าพูด กล้าท า เพ่ือสิ่งที่
เชื่อ ไม่หวาดหวั่น อ่อนไหว ดังที่ได้จัดเอาศรัทธาเป็นองค์ธรรมหมวดหนึ่ง ในเวลารัชชกรณธรรม ๕ 
ประการ ธรรมที่ท าให้เกิดความกล้าหาญ มีศรัทธาเป็นองค์ธรรมข้อแรกและปัญญาเป็นข้อสุดท้าย 
 ๕. ศรัทธาเป็นที่พึ่ง ที่อาศัยยึดเหนี่ยวของจิตใจ 
 เมื่อเกิดศรัทธาในสิ่งใด ๆ บุคคลสามารถที่จะยึดเอาสิ่งนั้น ๆ มาเป็นที่พ่ึง ที่อาศัย ยึด
เหนี่ยวจิตใจให้ระลึกถึงได้และท าให้เกิดความอุ่นใจแก่คนเองได้ ดังพุทธภาษิตที่ว่า สทฺธา วิตฺต  ปุริสสฺส 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๒๔ 

เสฏฺฐ  แปลว่า ศรัทธาเป็นทรัพย์อันประเสริฐของคนในโลกนี้ คนเมื่อประสพกับความทุกข์ ก็มักจะ
แสวงหาที่พ่ึงตามความเชื่อ ความคิดของตน ดังเช่นในยุคที่ยังไม่มีศาสนา คนก็อยู่กับธรรมชาติ เมื่อ   
ฟ้าแลบ ฟ้าร้อง น้ าท่วม มนุษย์ก็เชื่อว่า มีสิ่งลึกลับ อยู่เบื้องหลังปรากฏการณ์ต่าง ๆ ทางธรรมชาติ 
เหล่านั้น เมื่อถูกความกลัวเข้าควบคุม ต่างก็ยึดถือภูเขาบ้าง ป่าไม้บ้าง ว่าเป็นที่พ่ึงของตน และ
พยายามท าทุกวิถีทางที่จะให้สิ่งลึกลับนั้นพอใจ ด้วยการคิดหาเครื่องบวงสรวงต่าง ๆ มาเซ่นไหว้    
ตามความเชื่อของตน 
 ๖. ศรัทธาท าให้เกิดความเจริญอย่างอริยชน 
 ในข้อนี้ศรัทธาท าให้เกิดความเจริญอย่างอริยชน ดังที่ได้จัดเอาไว้ในอริยวัฑฒิ ๕๒๘ 
ประการ มีศรัทธาเป็นข้อแรก ในอุบาสกธรรมและในธรรมของสัตตบุรุษ ที่จัดศรัทธาไว้เป็นอันดับแรก 
แสดงให้เห็นว่าศรัทธาเป็นสิ่งจ าเป็นประการแรกส าหรับอุบาสก สัตตบุรุษหรืออริยชน 
 บุคคลที่มีศรัทธาที่ถูกต้อง ประกอบด้วยเหตุผล พึงหวังความเจริญได้โดยส่วนเดียว ดังพุทธ
พจน์ว่า 
 ภิกษุทั้งหลาย   . พวกภิกษุจักเป็นผู้มีศรัทธา...  ๒. มีใจประกอบด้วยหร.ิ.. ๓. มีโอตตัปปะ
.. ๔. เป็นพหูสูต...  ๕. ปรารภความเพียร....  ๖. มีสติตั้งมั่น..  ๗.พวกภิกษุจักเป็นผู้มีปัญญา           
อยู่เพียงใด พึงหวังได้ซึ่งความเจริญอย่างเดียว  ไม่มีเสื่อมเพียงนั้น๒๙ และแสดงถึงบุคคลที่มีศรัทธาว่า
เป็นผู้สามารถยึดเอาสิ่งที่เป็นสาระในโลกไว้ได้ 
 ภิกษุทั้งหลาย อริยสาวกผู้เจริญด้วยธรรมเป็นเหตุเจริญ ๕ ประการ ชื่อว่าย่อมเจริญด้วย
ธรรมเป็นเหตุเจริญอย่างประเสริฐ  ชื่อว่าเป็นผู้ยึดถือ  สาระ และยึดถือสิ่งประเสริฐแห่งกาย ธรรมเป็น
เหตุเจริญ ๕ ประการเป็นไฉน  คือ ย่อมเจริญด้วยศรัทธา  ย่อมเจริญด้วยศีล  ย่อมเจริญด้วยสุตตะ  
ย่อมเจริญด้วยจาคะ ย่อมเจริญด้วยปัญญา ภิกษุทั้งหลาย อริยสาวกผู้เจริญด้วยธรรมเป็นเหตุเจริญ  ๕  
ประการนี้แล ชื่อว่าย่อมเจริญด้วยธรรมเป็นเหตุเจริญอย่างประเสริฐ ชื่อว่าเป็นผู้ยึดถือสาระ และยึดถือ
สิ่งประเสริฐแห่งกาย อริยสาวกผู้ใด ย่อมเจริญด้วยศรัทธา ศีล สุตะ จาคะ และปัญญา ทั้งสองฝ่ายอริย
สาวกผู้เช่นนั้น เป็นสัปบุรุษมีปรีชาเห็นประจักษ์ ชื่อว่าย่อมยึดถือสาระแห่งตนในโลกนี้ไว้ได้ทีเดียว๓๐ 
 จะเห็นได้ว่า พระพุทธพจน์นี้ได้แสดงให้เห็นว่าศรัทธาท าให้สาวกที่มีความศรัทธา เชื่อมั่น
ในหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้า ย่อมเจริญงอกงามในศาสนาอย่างชัดเจน 

                                                        
๒๘  ดูรายละเอียดใน พจนานุกรม ฉบับประมวลศัพท์ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), (ช าระ-เพิ่มเติม 

ช่วงที่  /ยุติ), พิมพ์ครั้งท่ี ๒ , หน้า ๔๒๙. 
๒๙ องฺ. ปญฺจก (ไทย) ๒๒/๖๒/   . 
๓๐ องฺ. ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/๖๓/๘๐-๘ . 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๒๕ 

 ศรัทธาท าให้ชีวิตคู่ประสบความสุข  และความเจริญก้าวหน้า  จัดไว้ในสมชีวิตธรรม  ๔  
(หลักธรรมของคู่ชีวิต)๓  

สมศรัทธา  มีศรัทธาเสมอกัน 
สมสีลา  มีศีลเสมอกัน 
สมจาคา  มีจาคะเสมอกัน 
สมปัญญา  มีปัญญาเสมอกัน 

ข้อนี้ชี้ให้เห็นว่า  ความเท่าเทียมกันเกิดมีขึ้นได้เพราะศรัทธาเป็นต้น  ท าให้เพ่ือน
ผู้ร่วมงานและร่วมชีวิตสามารถพัฒนาตนเองได้อย่างเท่าเทียมกันอยู่ด้วยกันอย่างผาสุก  และศรัทธายัง
มีน้ าหนักเป็นที่หนึ่งอยู่เช่นกัน 

๗. ศรัทธาเป็นเหตุปัจจัยเพื่อพัฒนาตนเองพ้นทุกข์ได้ 
ศรัทธาที่ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนาเป็นเหตุปัจจัยท าให้จิตหลุดพ้นจากความทุกข์

ได้ เมื่อเป็นศรัทธาที่ถูกต้องตามหลักพุทธศาสนา  ศรัทธาจึงถูกจัดเป็นคุณสมบัติประการหนึ่งของ 
พระโสดาบัน คือ การละสังโยชน์ ๓ ข้อ ข้างต้น เป็นคุณสมบัติของพระโสดาบัน  จัดเป็นคุณสมบัติ
ฝ่ายลบหรือฝ่ายที่หมดสิ้นไป และมีคุณสมบัติฝ่ายบวกหรือฝ่ายมี คือ คือคุณสมบัติฝ่ายละอกุศลธรรม
ได้ระดับหนึ่ง กับคุณสมบัติฝ่ายมีกุศลธรรมระดับหนึ่งเกิดขึ้น  ซึ่งกุศลธรรมฝ่ายหลั งนี้ จัดรวมอยู่ใน
หลักธรรมส าคัญ ๕ ประการ คือ ศรัทธา ศีล สุตะ จาคะและปัญญา มีพระพุทธพจน์กล่าวถึงลักษณะ
ความส าคัญของศรัทธาที่เป็นเหตุให้พ้นทุกข์ไว้ว่า 

  ภิกษุทั้งหลาย  ส่วนผู้ใดมีศรัทธาตั้งมั่น  มีความรักตั้งมั่น  มีศรัทธาไม่
หวั่นไหว มีความเลื่อมใสยิ่ง ย่อมไปเห็นพระตถาคต หรือสาวกพระตถาคต 
การเห็นนี้ยอดเยี่ยมกว่าการเห็นทั้งหลาย ย่อมเป็นไปเพ่ือความบริสุทธิ์แห่ง
สัตว์ทั้งหลาย เพ่ือก้าวล่วงความโศกและความร่ าไร เพ่ือความดับสูญแห่งทุกข์
และโทมนัส เพ่ือบรรลุญายธรรม เพ่ือท าให้แจ้งซึ่งพระนิพพาน ภิกษุทั้งหลาย 
ข้อที่บุคคลผู้มีศรัทธาตั้งมั่น มีความรักตั้งมั่น มีศรัทธาตั้งมั่น มีศรัทธาไม่
หวั่นไหว มีความเลื่อมใสยิ่งไป เห็นพระตถาคต หรือสาวกของพระตถาคตนี้ 
เราเรียกว่า ทัสสนานุตตริยะ๓๒ 
  ภิกษุทั้งหลาย ผลสองอย่างคือ อรหัตตผลในปัจจุบัน หรือเมื่อขันธ
ปัญจกที่กรรมกิเลสเข้าไปยึดถือเป็นส่วนเหลือยังมีอยู่ ความเป็นพระอนาคามี

                                                        
๓  องฺ. จตุกฺก. (ไทย) ๒ /๕๕/๘๐ อ้างใน  พระธรรมปิฏก (ป.อ. ปยุตฺโต) พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับ

ประมวลธรรม, ข้อ  ๘๐ หน้า  ๖๖. 
๓๒ ม. ม. (ไทย)  ๓/ ๘๔/๒ ๔. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๒๖ 

อย่างใดอย่างหนึ่ง อันสาวกผู้มีศรัทธา ผู้หยั่งลงในค าสอนของพระศาสดาแล้ว
ประพฤติ พึงหวังได้๓๓ 
 ช่างไม้ทั้งหลาย อริยสาวกผู้ประกอบด้วยธรรม  ๔ ประการ ย่อมเป็น
พระโสดาบัน มีความไม่ตกต่ าเป็นธรรมดา  เป็นผู้เที่ยงจะตรัสรู้ในเบื้องหน้า 
ธรรม  ๔ ประการเป็นไฉน ? อริยสาวกในธรรมวินัยนี้ ประกอบด้วยความ
เลื่อมใสอันไม่หวั่นไหวในพระพุทธเจ้าว่า  แม้เพราะเหตุนี้ ๆ พระผู้มีพระ
ภาคพระองค์นั้น  ฯลฯ ในธรรม ฯลฯ ในพระสงฆ์ ฯลฯ  มีใจปราศจากความ
ตระหนี่อันเป็นมลทิน  มีจาคะอันปล่อยแล้ว  มีฝ่ามืออันชุ่ม  ยินดีในการ
สละ  ควรแก่การขอ  ยินดีในการจ าแนกทาน  อยู่ครองเรือน อริยสาวกผู้
ประกอบด้วยธรรม  ๔ ประการเหล่านี้แล  ย่อมเป็นพระโสดาบัน  มีความไม่
ตกต่ าเป็นธรรมดา เป็นผู้เที่ยงที่จะตรัสรู้ในเบื้องหน้า๓๔ 

 ข้อนี้แสดงให้เห็นว่า ศรัทธาเป็นเหตุปัจจัยที่จะช่วยให้บุคคลพัฒนาตนเองต่อไปเพ่ือบรรลุ

ธรรมพ้นทุกข์ได้ในที่สุด 

 ศรัทธาเป็นคุณสมบัติประการหนึ่งของพระโสดาบัน แต่เป็นศรัทธาที่เชื่อตรงต่อความเป็น

จริง กฎแห่งเหตุผล เชื่อมั่นสังคมที่ดีงาม มีความมั่นคงแน่วแน่ เป็นศรัทธาที่ด าเนินอยู่ในกรอบของ

ปัญญา และส่งเสริมปัญญาไปพร้อม ๆ กัน ดังค าอธิบายถึงลักษณะของศรัทธาดังนี้ว่า 

เชื่อมั่นในความจริง ความดีงาม  และกฎธรรมดาแห่งเหตุผล มั่นใจใน

ปัญญาของมนุษย์ที่จะดับทุกข์หรือจะแก้ปัญหาได้ตามทางแห่งเหตุผล และ

เชื่อในสังคมที่ดีงามของมนุษย์ซึ่งจะเจริญงอกงามขึ้นได้ตามแนวทางเช่นนั้น  

ความเชื่อมั่นนี้แสดงออกด้วยความเลื่อมใสอันหยั่งลงมั่นด้วยปัญญาในพระ

รัตนตรัย  เป็นศรัทธาที่แน่วแน่ มั่นคง ไม่มีทางผันแปร  เพราะเกิดจากญาณ 

คือความรู้ความเข้าใจ๓๕ 

 พระอริยบุคคลระดับพระโสดาบัน  ที่ใช้ศรัทธาเป็นเครื่องน า  จัดเป็น  ๒ กลุ่ม  

ได้แก่ 

                                                        
๓๓ ส . ม. (ไทย)  ๙/ ๐๐๒/๔๙๙-๕๐๐. 
๓๔ ม.ม.  ๓/๒๓๙/ ๘๒. 
๓๕ พระธรรมปิฏก (ประยุทธ์  ปยุตฺโต), พุทธธรรม, หน้า ๓๙๖. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๒๗ 

 ๑) ศรัทธานุสารี ( ผู้มีศรัทธาแรงกล้าหรือผู้แรงกล้าด้วยศรัทธา) ได้แก่ ผู้ปฏิบัติ

เพ่ือบรรลุโสดาปัตติผล ที่มีศรัทธินทรีย์แรงกล้า อบรมอริยมรรคโดยมีศรัทธาเป็นตัวน า ท่านผู้นี้

ถ้าบรรลุผลแล้วกลายเป็นศรัทธาวิมุต แต่มีค าเตือนไม่ให้ประมาท ดังพุทธวจนะว่า 

ภิกษุทั้งหลาย ก็ศรัทธานุสารีบุคคลเป็นไฉน ภิกษุทั้งหลาย  บุคคลบางคน
ในโลกนี้ ไม่ได้ถูกต้องวิโมกข์อันละเอียด คือ อรูปสมาบัติล่วงรูปสมาบัติด้วยกาย
อยู่ แต่อาสวะบางเหล่าของผู้นั้นสิ้นไป เพราะเห็น (อริยสัจ)  ด้ายปัญญา อนึ่ง ผู้
นั้นมีแต่เพียงความเชื่อความรักในพระตถาคต อีกประการหนึ่ง ธรรมเหล่านี้ คือ 
ศรัทธินทรีย์ วิริยินทรีย์ สตินทรีย์ สมาธินทรีย์  ปัญญินทรีย์ ย่อมมีแก่ผู้นั้น 
บุคคลนี้เรากล่าวว่า ศรัทธานุสารีบุคคล 

ภิกษุทั้งหลาย เรากล่าวว่า กิจที่ควรท าด้วยความไม่ประมาท ย่อมมีแก่
ภิกษุแม้นี้ ข้อนั้น เพราะเหตุไร เพราะเราเห็นผลแห่งความไม่ประมาทของภิกษุ
เช่นนี้ว่า ไฉนท่านผู้นี้เสพเสนาสนะ ที่สมควร คบหากัลยาณมิตร  ท าอินทรีย์ให้
เสมออยู่ พึงท าให้แจ้งซึ่งที่สุดพรหมจรรย์ อันไม่มีธรรมอ่ืนยิ่งกว่า ที่กุลบุตร
ทั้งหลายผู้ออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิตโดยชอบต้องการด้วยปัญญา อันยิ่ง
ด้วยตนเองในปัจจุบัน แล้วเข้าถึงอยู่ ดังนี้ จนกล่าวว่า กิจที่ควรท าด้วยความไม่
ประมาทย่อมมีแก่ภิกษุนี้๓๖ 

 ๒) ศรัทธาวิมุต (ผู้หลุดพ้นด้วยศรัทธา) ได้แก่ ผู้ที่ เข้าใจอริยสัจจธรรมถูกต้องแล้ว      
เห็นธรรมที่พระตถาคตประกาศโดยแจ่มชัด ประพฤติปฏิบัติถูกต้องดี และอาสวะบางส่วนก็สิ้นไป
เพราะเห็น (อริยสัจจ์) ด้วยปัญญา แต่มีศรัทธาเป็นตัวน า (หมายถึงผู้บรรลุโสดาปัตติผลแล้วขึ้นไป
จนถึงผู้ปฏิบัติเพ่ือบรรลุอรหัตตผล ที่มีศรัทธินทรีย์แรงกล้า ถ้าท่านผู้นี้บรรลุอรหัตตผลกลายเป็น
ปัญญาวิมุต)๓๗ ดังพุทธพวจนะว่า 
 บุคคลบางคนในโลกนี้ ไม่ได้ถูกต้องวิโมกข์อันละเอียด คืออรูปสมบัติล่วงรูปสมาบัติด้วย
กายอยู่ แต่อาสวะบางเหล่าของผู้นั้นสิ้นไป เพราะเห็น (อริยสัจ) ด้วยปัญญา อนึ่ง ความเชื่อใน     
พระตถาคตของผู้นั้นตั้งมั่นแล้ว มีรากหยั่งลงมั่นแล้ว บุคคลนี้เรากล่าวว่าศรัทธาวิมุตบุคคล ภิกษุ
ทั้งหลาย เรากล่าวว่ากิจที่ควรท าด้วยความไม่ประมาท ย่อมมีแก่ภิกษุแม้นี้๓๘ 

 

                                                        
๓๖ ม.ม. (ไทย)  ๓/๒๓๗/ ๘ . 
๓๗ พระธรรมปิฏก (ประยุทธ์  ปยุตฺโต), พุทธธรรม, หน้า ๒๙ . 
๓๘ ม.ม. (ไทย)  ๓/๒๓๕/ ๘๐. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๒๘ 

สรุปเป็นแผนภาพแสดงสทัธานุสารีบุคคลและสัทธาวิมุตบุคคล๓๙ 

ทักขิไณยบุคคล             อินทรีย์ที่แรงกล้า            ทักขิไณยบุคคล ๘ 

 .  ศรัทธานุสารี                     ศรัทธา                         . ท่านผู้ปฏิบัติเพื่อโสดาปัตติผล 

๒.  ธัมมานุสาร ี          ปัญญา   ๒. พระโสดาบัน 

       ๓. ผู้ปฏิบัติเพื่อสกทาคามิผล 

๓. ศรัทธาวิมุต                    ศรัทธา   ๔.  พระสกทาคามี 

๔. ทิฏฐิปปัตตะ           ปัญญา   ๕. ผู้ปฏิบัติเพื่ออนาคามิผล 

๕.  กายสักขี               สมาธ ิ ได้ ๖. พระอนาคามี 

       ๗. ผู้ปฏิบัติเพื่ออรหัตตผล 

๖. ปัญญาวิมุต           ปัญญา 

๘.  อุภโตภาควิมุต         สมาธ ิ ได้ ๘. พระอรหันต์ 

 

ถ้าแสดงให้เห็นล าดับต่อเนื่องกัน  ก็จะได้ดังนี้ 

 . ศรัทธานุสารี   ๓. ศรัทธาวิมุต   ๖.ปัญญาวิมุต 

๒. ธัมมานุสารี   ๔ทิฏฐิปปัตตะ 

   +  วิโมกข์   ๕. กายสักขี  ๗. อุภโตภาควิมุต 

 ในข้อที่ศรัทธาท าให้พ้นทุกข์ได้นี้มีตัวอย่างของผู้พ้นทุกข์เพราะอาศัยศรัทธา มีทั้งพระภิกษุ  
พระภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา ที่ได้รับการยกย่องจากพระพุทธองค์โดยเกี่ยวข้องกับเรื่องศรัทธาหรือใช้
ศรัทธาเป็นเบื้องต้นของการบรรลุธรรมมีจ านวนหลายท่าน มีดังนี้ 
 พระวักกลิ เป็นผู้เลิศกว่าพวกภิกษุสาวกของเราผู้พ้นกิเลสได้ด้วยศรัทธา๔๐ พระรัฐบาล  
เป็นผู้เลิศกว่าพวกภิกษุสาวกของเราผู้บวชด้วยศรัทธา๔  พระสิคาลมาตาภิกษุณี  เป็นผู้เลิศกว่าภิกษุณี

                                                        
๓๙ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), พุทธธรรม ฉบับเดิม, พิมพ์ครั้งที่ ๒๙, (กรุงเทพมหานคร : โรง

พิมพ์ บริษัทสหธรรมิก จ ากัด, ๒๕๔๙), หน้า ๒๓๔. 
๔๐ องฺ.เอก. (ไทย) ๒๐/ ๔๗/๒๕. 
๔  องฺ.เอก  (ไทย) ๒๐/ ๔๘/๒๕. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๒๙ 

สาวิกาของเราผู้พ้นจากกิเลสได้ด้วยศรัทธา๔๒ และมีค าที่แสดงบุคคลที่เกี่ยวข้องกับการใช้ศรัทธา
ประเภทประสาทศรัทธา  คือ ความเชื่อเลื่อมใส  ไว้ว่า นางกาติยานี เป็นผู้เลิศกว่าพวกอุบาสิกาสาวิกา
ของเราผู้เลื่อมใสอย่างแน่นแฟ้น๔๓ นางกาฬิอุบาสิกาชาวกุรฆริกา เป็นผู้เลิศกว่าพวกอุบาสิกาสาวิกา
ของเราผู้เลื่อมใสโดยได้ยินได้ฟังตาม๔๔ พระอุปเสนวังคันตบุตร เป็นผู้เลิศกว่าพวกภิกษุสาวกของเรา
ผู้น าความเลื่อมใสมาโดยรอบ๔๕ พระกาฬุทายี เป็นผู้เลิศกว่าภิกษุสาวกของเราผู้ท าสกุลให้เลื่อมใส๔๖ 
หมอชีวกโกมารภัจจ์ เป็นผู้เลิศกว่าพวกอุบาสกสาวกของเราผู้เลื่อมใสในบุคคล๔๗ 
 ศรัทธาเป็นที่พึง ที่อาศัย หรือที่ยึดเหนี่ยวของจิตใจ ท าให้บุคคล มีความรู้สึกอุ่นใจ ท าให้
เกิดการยอมรับและคล้อยตามผู้ที่ตนศรัทธาต่อได้โดยง่าย และการรวมกลุ่มทางสังคม เมื่อมีศรัทธา
เป็นอนัหนึ่งอันเดียวกัน จะท าให้เกิดการรวมกลุ่มได้อย่างรวดเร็วและเหนียวแน่น มั่นคง ทั้งหมดนี้เป็น
สิ่งที่สะท้อนให้เห็นความส าคัญของศรัทธาในฐานะเป็นองค์ธรรมที่ท าให้บุคคลมีการรวมกลุ่มทางสังคม
อย่างเหนียวแน่น  มีความสามัคคีเป็นน้ าหนึ่งใจเดียวกันและมีความเป็นเอกภาพ 
 ศรัทธาท าให้เกิดพลัง ความกล้าหาญ ความเจริญอย่างอริยชน และการพ้นทุกข์ด้วย
ศรัทธา คือ ศรัทธานุสารี และศรัทธาวิมุต เป็นสิ่งที่สะท้อนให้เห็นความส าคัญของศรัทธาในฐานะเป็น
องค์ธรรมที่ท าให้บุคคลมีการพัฒนาตนเองอย่างเข้มแข็ง มั่นคง มีพลัง มีความกล้าหาญไม่อ่อนแอ     
มีความเจริญไม่มีเสื่อม จนในที่สุดแห่งการพัฒนาตนเองคือการพ้นทุกข์ได้ในระดับหนึ่ง 
 ด้วยเหตุนี้ศรัทธาจึงมีความส าคัญต่อสังคมส่วนรวมในฐานะท าให้เกิดสามัคคี มีเอกภาพ  
และต่อปัจเจกบุคคลในฐานะท าให้เกิดการพัฒนาตนเองไปสู่เป้าหมายสูงสุดได้ 
 สรุปความได้ว่า ศรัทธา เป็นหลักธรรมเบื้องต้นของการด าเนินชีวิต ของมนุษย์ทุกคน 
เพราะการที่คน ๆ หนึ่งจะท าอะไรลงไป ก็ล้วนแต่เกิดมาจากความเชื่อ หรือประสบการณ์ ความรู้ที่ตน
ได้รับมา แล้วแสดงออกทางพฤติกรรมที่กระท า ศรัทธาจึงเป็นแรงจูงใจที่อยู่เบื้องหลังของเจตนาทุก
อย่าง 
 
 
 
 

                                                        
๔๒ องฺ.เอก. (ไทย) ๒๐/ ๕๐/๒๖. 
๔๓ องฺ.เอก. (ไทย) ๒๐/ ๕๒/๒๗. 
๔๔ องฺ.เอก. (ไทย) ๒๐/ ๕๒/๒๗. 
๔๕ องฺ.เอก. (ไทย) ๒๐/ ๔๘/๒๕. 
๔๖ องฺ.เอก. (ไทย) ๒๐/ ๔๙/๒๕. 
๔๗ องฺ.เอก. (ไทย) ๒๐/ ๕ /๒๗. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๓๐ 

๒.๓ เหตุให้เกิดศรัทธา 

 บุคคลในโลกเป็นผู้ที่มีศรัทธา จะมีเหตุให้เกิดศรัทธาที่ต่างกัน มีการถือเอาคุณสมบัติของ
ศรัทธาที่ต่าง ๆ กัน มาเป็นหลักเกณฑ์ที่ท าให้เกิดศรัทธาของแต่ละบุคคลไม่เหมือนกัน ในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาได้แบ่งมูลเหตุให้เกิดศรัทธาออกเป็น ๔ จ าพวกคือ 
 ๒.๓.๑ รูปัปปมาณิกา (รูปประมาณ) หมายถึง บุคคลผู้ถือรูปเป็นประมาณเลื่อมใสใน
รูป๔๘  ผู้ถือเอารูปร่าง เป็นประมาณ บุคคลบางคนในโลกนี้เห็นรูปที่สูง รูปที่ผอมรูปที่อ้วน รูปที่มี
อวัยวะสมส่วน ถือเอาประมาณในรูปนั้นแล้วจึงชอบใจเลื่อมใสน้อมใจที่จะเชื่อถือ เกิดความเลื่อมใส 
ศรัทธา บุคคลประเภทนี้เรียกว่า ผู้ถือรูปเป็นประมาณเลื่อมใสในรูป๔๙ 
 ดังที่พระวักกลิ บวชเป็นบรรพชิต เป็นผู้ที่ไม่รู้จักอ่ิมอยู่ในความพึงพอใจที่จะได้เห็นใน 
พระรูปขอพระพุทธเจ้า เฝ้าคอยติดตามดูอยู่ตลอดเวลา เพราะยินดีที่ได้เห็นพระรูปกายที่ประเสริฐของ
พระผู้มีพระภาค ท าให้เกิดศรัทธาในพระรูปของพระพุทธเจ้าเป็นอย่างยิ่ง เมื่อพระผู้มีพระภาคทรง
ทราบความยินดีของพระวักกลิ จึงได้ตรัสสอนว่า อย่ายินดีในรูปที่ชนพาลชอบ ผู้ใดเห็นพระสัทธรรม  
ผู้นั้นชื่อว่าเป็นบัณฑิตเห็นพระผู้มีพระภาค (ส่วน) ผู้ไม่เห็นพระสัทธรรม ถึงจะเห็นพระผู้มีพระภาคก็
ชื่อว่าไม่เห็น ร่างกายมีโทษไม่สิ้นสุดเหมือนต้นไม้มีพิษ เป็นที่อาศัยของโรคทุกชนิด ล้วนเป็นที่ประชุม
ของทุกข์ เพราะฉะนั้น จงเบื่อหน่ายในรูป พิจารณาเห็นความเกิดขึ้น และความเสื่อมไปแห่งขันธ์
ทั้งหลาย จะถึงที่สุดแห่งสรรพกิเลสได้โดยง่ายเถิด๕๐ 
 จะเห็นได้ว่า พระวักกลิเกิดศรัทธาในพระรูปของพระพุทธเจ้า เป็นศรัทธาที่เกิดจากบุคคล
ผู้ถือเอารูปเป็นประมาณเลื่อมใสในรูป มีความพึงพอใจอยู่ในรูปร่างลักษณะ จึงท าให้เกิดศรัทธา เมื่อ
ไม่ได้เห็นก็จะท าให้เกิดความทุกข์ภายในใจ มีความกระวนกระวายใจ ดิ้นรนขวนขวายให้ตนได้พบได้
เห็นตามที่ใจมีความปรารถนาอยู่ตลอดเวลา จึงจะเกิดความสบายใจแก่ตน เมื่อเกิดศรัทธาในรูป โดยที่
ปัญญาไม่ได้เกิดขึ้นเลย การบรรลุธรรมนั้นก็จะไม่เกิดขึ้นแน่นอน เพราะจะหยุดนิ่งอยู่เพียงศรัทธาใน
รูปเท่านั้น เมื่อพระผู้มีพระภาคทรงอนุเคราะห์พระวักกลิให้เกิดความรู้สึกตัว เพ่ือให้เกิดความรู้เห็นที่
ถูกต้อง ว่าแท้จริงแล้วการเห็นธรรมก็เท่ากับได้เห็นพระผู้มีพระภาคอยู่ด้วยตลอดเวลานั่นเอง 
 ดังนั้น บุคคลผู้ถือรูปเป็นประมาณ เลื่อมใสในรูป เป็นเหตุให้เกิดศรัทธาแล้ว การที่จะ
เข้าถึงเป้าหมายได้นั้น ต้องอาศัยความเลื่อมใสในรูปเป็นจุดเริ่มต้น ในการสร้างความสัมพันธ์กับ
เป้าหมาย หมายถึง การที่บุคคลเกิดศรัทธาในรูปแล้ว ต้องน าศรัทธานั้นมาสร้างปัญญาให้เกิดขึ้นด้วย 
ไม่ยึดติดอยู่ที่ตัวบุคคลที่เป็นเหตุให้เกิดศรัทธาเท่านั้น ต้องรู้ในพระธรรมคือค าสอนอย่างที่พระผู้มีพระ

                                                        
๔๘ ดูรายระเอียดใน องฺ.จตุกฺก. (ไทย) ๒ /๖๕/ ๐๘- ๐๙. 
๔๙ อภิ.ปุ. (ไทย) ๓๖/ ๗ - ๗๒/๒๐๔. 
๕๐ ดูรายระเอียดใน ขุ.อป. (ไทย) ๓๓/๕ -๖ /๒๔๔-๒๔๕. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๓  

ภาคเจ้าทรงได้สอนธรรมไว้ เพราะพระธรรมจะเป็นเครื่องน าไปสู่การพ้นทุกข์ และบรรลุถึงเป้าหมาย
ในที่สุด ดังที่พระผู้มีพระภาคตรัสไว้แล้วว่า ผู้ไม่เห็นพระสัทธรรม ถึงจะแม้ว่าเห็นพระผู้มีพระภาค     
ก็ชื่อว่าไม่ได้เห็นพระองค์ หากศรัทธานั้นไม่มีความสัมพันธ์กับเป้าหมายก็เป็นเพียงจลศรัทธาเพราะไม่
มีปัญญาเกิดขึ้น โอกาสที่เข้าถึงเป้าหมายคือนิพพานนั้นไม่มี 
 ๒.๓.๒ ลูขัปปมาณิกา (ลูขประมาณ) หมายถึง บุคคลผู้ถือความเศร้าหมองเป็นประมาณ 
เลื่อมใสในความเศร้าหมอง๕  บุคคลบางคนในโลกนี้เห็นจีวรเศร้าหมอง บาตรเศร้าหมอง เสนาสนะ
เศร้าหมอง หรือเห็นทุกกรกิริยาต่าง ๆ ถือเอาประมาณในความเศร้าหมองนั้นแล้วเกิดความเลื่อมใส๕๒ 
จึงชอบใจเลื่อมใสน้อมใจที่จะเชื่อถือดังที่ พระโมฆราชได้ถูกโรคเรื้อนรบกวนทั้งในเวลากลางคืนก็ไม่ได้
รับความสุขในการนอน เมื่อได้เห็นโทษของร่างกาย จึงบวชเป็นบรรพชิตเป็นศิษย์ของพราหมณ์ชื่อ  
พาวรี ได้ถามปัญหาที่ละเอียดลึกซ้ึงว่า โลกนี้ โลกหน้า พรหมโลก และเทวโลก แต่ไม่ได้รับค าตอบ เมื่อ
เป็นเช่นนี้ จึงได้ไปถามปัญหานี้กับพระผู้มีพระภาคว่า ข้าพระองค์พิจารณาเห็นโลกอย่างไร มัจจุราชจึง
จะมองไม่เห็น 
 พระผู้มีพระภาคตรัสว่า 

 โมฆราช เธอจงเป็นผู้มีสติทุกเมื่อ พิจารณาเห็นโลกโดยความเป็นของ
ว่างเปล่า ถอนความเห็นว่าเป็นอัตตาเสีย เมื่ อเป็นเช่นนี้ จะพึงข้ามพ้น
มัจจุราชได้ เธอเมื่อพิจารณาเห็นโลกด้วยอุบายอย่างนี้ มัจจุราชจึงจะมองไม่
เห็นเมื่อพระมีพระภาคตรัสจบพระคาถา โมฆราชก็ปราศจากผมและหนวด 
นุ่งห่มผ้ากาสาวะได้เป็นภิกษุและเป็นพระอรหันต์ พระโมฆาชได้เก็บผ้ามา
จากกองขยะ ป่าช้า และทางรถทางเกวียนมาท าเป็นผ้าสังฆาฏิจากผ้านั้น ใช้
สอยจีวรที่เศร้าหมอง พระผู้มีพระภาคทรงพอพระทัยในคุณข้อนั้นของท่าน
โมฆราช จึงทรงตั้งไว้ในต าแหน่งแห่งภิกษุผู้เลิศกว่าภิกษุทั้งหลายฝ่ายที่ใช้
สอยจีวรเศร้าหมอง เพราะเป็นผู้ไม่มีอาสวะดับสนิทเหมือนเปลวไฟที่หมด
เชื้อดับไปกิเลสทั้งหลายก็เผาได้แล้ว ภพทั้งปวงก็ถอนได้แล้ว สามารถตัด
กิเลสเครื่องผูกมัดได้แล้วจึงอยู่อย่างผู้ไม่มีอาสวะ๕๓ 

 การเป็นผู้มีสติทุกเมื่อพิจารณาเห็นโลกโดยความเป็นของว่างเปล่า ถอนความเห็นว่าเป็น
อัตตา จึงท าให้มีความยินดีที่ใช้สอยจีวรที่เศร้าหมองมากกว่า เพราะการเกิดในตระกูลดี มีทรัพย์สมบัติ
มากมาย ก็ไม่ได้ท าให้หายจากความทุกข์แต่อย่างใด ความสุขที่แท้จริงที่เกิดจากการตัดกิเลสเครื่อง

                                                        
๕  ดูรายระเอียดใน องฺ.จตุกฺก. (ไทย) ๒ /๖๕/ ๐๘- ๐๙. 
๕๒ อภิ.ปุ. (ไทย) ๓๖/ ๗๒/๒๐๔. 
๕๓ องฺ.เอกฺก. (ไทย) ๒๐/๒๓๔/๓๐. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๓๒ 

ผูกมัดได้ อยู่อย่างผู้ไม่มีอาสวะ ตัดขาดจากเครื่องพันธนาการ อยู่อย่างอิสระ ไม่ยึดติดกับอัตตา การใช้
สอยจีวรเศร้าหมอง หรือบาตรเศร้าหมอง เสนาสนะเศร้าหมอง หรือเห็นทุกกรกิริยาต่าง ๆ ถือเอา
ประมาณในความเศร้าหมองนั้นแล้วด้วยความพึงพอใจ ความสุขที่ได้ไม่มีความต่างจากสิ่งที่ไม่เศร้า
หมองเลย เพราะมีปัญญาความรู้เห็นถูกต้องตามความเป็นจริง จึงเป็นบุคคลผู้ถือความเศร้าหมองเป็น
ประมาณ เลื่อมใสในความเศร้าหมอง เป็นเหตุให้เกิดศรัทธาสร้างให้เกิดปัญญา เพ่ือน า สู่เป้าหมาย
สูงสุดในพระพุทธศาสนา 
 ๒.๓.๓ โฆสัปปมาณิกา (โฆษประมาณ) บุคคลผู้ถือเสียงเป็นประมาณ หมายถึง เลื่อมใส
ในเสียง ๕๔บุคคลบางคนในโลกนี้ถือเอาประมาณในเสียงนั้นที่ผู้อ่ืนกล่าวสรรเสริญ ที่ผู้อื่นชมเชย ที่ผู้อ่ืน
กล่าวยกย่อง ที่ผู้ อ่ืนกล่าวสรรเสริญสืบ ๆ กันมาแล้วเกิดความเลื่อมใส๕๕ บุคคลที่ได้ยินได้ฟังเสียง
พูดจาที่ไพเราะ จึงชอบใจเลื่อมใสน้อมใจที่จะเชื่อถือแล้วเกิดความเลื่อมใส๕๖ น้อมใจไปเพื่อศรัทธา 
 บุคคลผู้ถือเสียงเป็นประมาณ ทั้งที่ท่ีได้ยินหรือฟังเสียงสรรเสริญเกียรติคุณหรือเสียงพูดจา
ทีไ่พเราะ อันเป็นเหตุให้เกิดศรัทธา ดังที่อนาถบิณฑิกคหบดีเกิดศรัทธาในพระพุทธเจ้า เพียงแค่ได้ยิน 
ค าว่า “พระพุทธเจ้า” ท าให้อนาถบิณฑิกคหบดีอยากเห็น และอยากเข้าเฝ้า อยากที่จะได้เข้าใกล้ใน
พระพุทธเจ้าเป็นอย่างมาก เมื่อฟังธรรมอนุปุพพิกถา๕๗ 
 และอริยสัจ ๔ ท าให้ปราศจากมลทินได้เกิด ณ ที่นั่งฟังธรรมนั้นว่า “สิ่งใดสิ่งหนึ่งมีความ
เกิดขึ้นเป็นธรรมดา สิ่งนั้นทั้งปวงมีความดับไปเป็นธรรมดา” อนาถบิณฑิกคหบดีได้เห็นธรรมแล้ว 
บรรลุธรรมแล้ว รู้แจ้งธรรมแล้ว หยั่งลงสู่ธรรมแล้ว ข้ามความสงสัยแล้ว ปราศจากความแคลงใจ     
ถึงความเป็นผู้แกล้วกล้า ไม่ต้องเชื่อผู้อ่ืนในค าสอนของพระศาสดา บรรลุโสดาบัน ผู้เข้าถึงกระแสแห่ง
นิพพานเป็นที่สุด ขอถึงพระผู้มีพระภาค พร้อมทั้งพระธรรมและพระสงฆ์เป็นสรณะ ขอเป็นอุบาสกผู้
ถึงสรณะไปจนตลอดชีวิต๕๘ 
 เมื่อบุคคลผู้ถือเสียงเป็นประมาณเป็นเหตุเกิดศรัทธา ในทางพระพุทธศาสนาศรัทธานั้น
จะต้องประกอบด้วยปัญญา เมื่อมีศรัทธาที่เกิดจากเสียงแล้วจะต้องพัฒนาต่อไปให้เป็นปัญญา      

                                                        
๕๔ ดูรายระเอียดใน องฺ.จตุกฺก. (ไทย) ๒ /๖๕/ ๐๘- ๐๙. 
๕๕ อภิ.ปุ. (ไทย) ๓๖/ ๗ /๒๐๔. 
๕๖ พระธรรมปิฏก (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, หน้า  ๒๓. 
๕๗ อนุปุพพิกถา เทศนาท่ีแสดงไปโดยล าดับ เพื่อฟอกอัธยาศัยของสัตว์ให้หมดจดเป็นช้ัน ๆ จากง่ายไปหา

ยาก เพื่อเตรียมจิตของผู้ฟังให้พร้อมที่จะรับฟังอริยสัจจ์ มี ๕ คือ  . ทานกถาพรรณนาทาน ๒. สีลกถาพรรณนาศีล 
๓. สัคคกถา พรรณนาสวรรค์ คือ ความสุขท่ีพรั่งพร้อมด้วยกาม ๔. กามาทีนวกถา พรรณนาโทษของกาม ๕. เนกขัม
มานิสังสกถา พรรณนาอานิสงส์แห่งการออกจากกาม อนุปุพพีกถา ก็มีใช้; พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 
พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท,์ หน้า ๔๙ . 

๕๘ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๓๐๔-๓๐๕/   -  ๕. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๓๓ 

เป็นปัญญาประเภทที่จะน าไปสู่ความหลุดพ้นจากวัฏฏทุกข์ แล้วให้ปัญญาเป็นตัวท าหน้าที่ส่งต่อไปให้
ถึงเป้าหมาย ศรัทธานั้นจะต้องหมดหน้าที่ไปเมื่อเกิดปัญญาแล้ว หากยังมีศรัทธาที่มีเสียงเป็นเหตุอยู่ 
ปัญญานั้นก็จะไม่เกิดขึ้นและก็ไม่มีความสัมพันธ์ใด ๆ กับเป้าหมายในทางพระพุทธศาสนา        
เพราะบุคคลจะติดอยู่เพียงแค่ศรัทธาเท่านั้น 
 ๒.๓.๔ ธัมมัปปมาณิกา (ธรรมประมาณ) หมายถึง บุคคลผู้ถือธรรมเป็นประมาณ 
เลื่อมใสในธรรม๕๙ บุคคลบางคนในโลกนี้เห็นศีล สมาธิ ปัญญา แล้วถือเอาประมาณในศีลเป็นต้นนั้น
แล้ว เกิดความเลื่อมใส บุคคลนี้เรียกว่า ผู้ถือธรรมเป็นประมาณ เลื่อมใสในธรรม๖๐ จึงเกิดความชอบ
ใจเลื่อมใสน้อมใจที่จะนับถือ 

ดังที่เหล่าปัญจวัคคีย์ เมื่อครั้งเกิดศรัทธาในธรรมของพระพุทธเจ้า จึงปรารถนาที่จะเข้าไปหา 
นั่งใกล้ เงี่ยหูลงฟัง ฟังธรรม จดจ าธรรม พิจารณาเนื้อความ ความเพ่งพินิจธรรม มีความยินพอใจ     
มีความขยันอดทน ไตร่ตรอง และอุทิศกายและใจ เพราะเชื่อในปัญญาการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า    
ท าให้เหล่าปัญจวัคคีย์ ได้บรรลุเป็นพระอรหันต์ทั้งหมด ด้วยธรรมที่พระผู้มีพระภาคตรัสกับเหล่า 
ปัญจวัคคีย์ว่า 

 ภิกษุทั้งหลาย ตถาคตเป็นอรหันต์ตรัสรู้เองโดยชอบ พวกเธอจงเงี่ยโสต
สดับ เราได้บรรลุอมตธรรมแล้ว จะสั่งสอน จะแสดงธรรม พวกเธอเมื่อ
ปฏิบัติตามที่เราสั่งสอน ไม่นานนักก็จักท าให้แจ้งซึ่งประโยชน์อันยอดเยี่ยม 
อันเป็นที่สุดแห่งพรหมจรรย์ ที่ เหล่ ากุลบุตรผู้ออกจากเรือนบวชเป็น
บรรพชิตโดยชอบ ต้องการด้วยปัญญาอันยิ่งเอง เข้าถึงอยู่ในปัจจุบันนี้แน่แท้ 
ท าให้ปัญจวัคคีย์จึงเกิดศรัทธา และตั้งใจฟังเพ่ือความรู้ยิ่งแล้ว เป็นผลท าให้
ท่านพระโกณฑัญญะหนึ่งในปัญจวัคคีย์ ได้เกิดปัญญาเห็นธรรมเป็นคนแรก 
ในขณะที่พระผู้มีพระภาคตรัสธัมมจักกัปปวัตตนสูตรอยู่ และต่อมาท่านพระ
วัปปะ ท่านพระภัททิยะ ท่านพระมหามานะ และท่านพระอัสสชิ ก็ได้ปัญญา
เห็นธรรมเช่นเดียวกัน๖  
พระผู้มีพระภาคตรัสไว้ว่า 
 ภิกษุทั้งหลาย บุคคลที่รู้คุณภายในและเห็นแจ้งข้อปฏิบัติภายนอกเห็น
ธรรมปราศจากเครื่องก้ัน ย่อมไม่ถูกเสียงชักน าไป๖๒ 

                                                        
๕๙

 ดูรายระเอียดใน องฺ.จตุกฺก. (ไทย) ๒ /๖๕/ ๐๘- ๐๙. 
๖๐

 ดูรายระเอียดใน อภิ.ปุ. (ไทย) ๓๖/ ๗๒/๒๐๔-๒๐๕. 
๖  ดูรายระเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/ ๒- ๙/ ๘-๒๗. 
๖๒ ดูรายระเอียดใน องฺ.จตุกฺก. (ไทย) ๒ /๖๕/ ๐๘- ๐๙. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๓๔ 

 บุคคลที่รู้คุณภายใน หมายถึงรู้คุณมีศีลเป็นต้นที่มีอยู่ภายในตัวของ
บุคคลเอง๖๓ และเห็นแจ้งข้อปฏิบัติภายนอก หมายถึงเห็นข้อเฉพาะปฏิบัติ
ภายนอกของตัวบุคคล๖๔ บุคคลนั้นมีปัญญาเกิดขึ้นแก่ตน ปัญญาท าให้
บุคคลสามารถพิจารณาธรรมต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นได้อย่างถูกต้องไม่มีสิ่งใดที่จะ
ท าให้บุคคลเกิดความไขว้เขว หรือมาปิดก้ันในการรู้เห็นความจริง หรือแม้ว่า
จะมีเสียงอ่ืน ๆ เข้ามากระทบกับประสาทสัมผัสทางหู ปัญญาที่เกิดจาก
ศรั ทธาจะ เป็ น เครื่ อ งก าจั ด เ สี ย งนั้ น  ๆ  ออกไป  และ ไม่ เ กิ ดกา ร
กระทบกระเทือนหรือเกิดการผันแปรไปตามเสียงนั้น ๆ แต่อย่างใด 

 จะเห็นได้ว่า ผู้ศรัทธาในธรรม เมื่อบุคคลมีเหตุคือธรรม มีผลคือศรัทธา ศรัทธานั้นเป็น
ปัจจัยเกื้อกูลต่อการเข้าถึงเป้าหมาย ดังที่เหล่าปัญจวัคคีย์เมื่อเกิดศรัทธาในธรรมของพระพุทธเจ้า 
เพราะถือเอาธรรมในพระพุทธเจ้าแล้ว ไม่ได้หยุดอยู่เพียงแค่ศรัทธาในธรรมเท่านั้น แต่เกิดความสนใจ
แล้วจึงได้เข้าไปหา นั่งใกล้ เงี่ยหูฟังธรรม ว่าพระผู้มีพระภาคจะตรัสเรื่องอะไร แล้วจึงจดจ าในธรรม 
นั้น ๆ น าธรรมนั้นมาพิจารณาในเนื้อความ ความเพ่งพินิจในธรรม เกิดความดียินพอใจ เกิดความขยัน
อดทน ไตร่ตรอง และยอมอุทิศทั้งกายและใจ จึงเกิดปัญญารู้แจ้งธรรม เมื่อได้ฟังธรรมอันเป็นผลแห่ง
พระอรหัต ก็สามารถส าเร็จเป็นพระอรหันต์ได้ในที่สุด 
 ลักษณะที่ควรกล่าวถึง “ศรัทธา” เพ่ือท าความเข้าใจในเรื่องความหมาย บทบาท และ
ความส าคัญของศรัทธาในระบบพุทธธรรม มีดังนี ้
  . ศรัทธาเป็นเพียงขั้นหนึ่งในกระบวนการพัฒนาปัญญา และกล่าวได้ว่าเป็นขั้นต่ าที่สุด 
 ๒. ศรัทธาที่ประสงค ์ต้องเป็นความเชื่อความซาบซึ้งท่ีเนื่องด้วยเหตุผล คือมีปัญญารองรับ
และเป็นทางสืบต่อแก่ปัญญาได้ มิใช่เพียงความรู้สึกมอบตัวมอบความไว้วางใจให้สิ้นเชิง โดยไม่ต้อง
ถามหาเหตุผล อันเป็นลักษณะทางฝ่ายอาเวค (Emotion) ด้านเดียว 
 ๓. ศรัทธาที่เป็นความรู้สึกฝ่ายอาเวคด้านเดียว  ถือเป็นความเชื่อที่งมงาย เป็นสิ่งที่จะต้อง
ก าจัดหรือแก้ไขให้ถูกต้อง ส่วนความรู้สึกฝ่ายอาเวคที่เนื่องอยู่กับศรัทธาแบบที่ถูกต้อง เป็นสิ่งที่
น ามาใช้ในกระบวนการปฏิบัติธรรมให้เป็นประโยชน์ได้มากพอสมควรในระยะต้น ๆ แต่จะถูกปัญญา
เข้าแทนที่โดยสิ้นเชิงในที่สุด 
 ๔. ศรัทธาที่มุ่งหมายในกระบวนการพัฒนาปัญญานั้น อาจให้ความหมายสั้น ๆ ว่าเป็น
ความซาบซึ้งด้วยความมั่นใจในเหตุผลเท่าที่ตนมองเห็น คือมั่นใจตนเอง โดยเหตุผลว่า จุดหมายที่อยู่
เบื้องหน้านั้นเป็นไปได้จริงแท้ และมีค่าควรแก่การที่ตนจะด าเนินไปให้ถึง เป็นศรัทธาที่เร้าใจให้อยาก

                                                        
๖๓ องฺ.จตุกฺก.อ. (บาลี) ๒/๖๕/๓๕๕. 
๖๔ องฺ.จตุกฺก.อ. (บาลี) ๒/๖๕/๓๕๕. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๓๕ 

พิสูจน์ความจริงของเหตุผลที่มองเห็นอยู่เบื้องหน้านั้นต่อ ๆ ยิ่ง ๆ ขึ้นไป เป็นบันไดขั้นต้นสู่ความรู้  
ตรงข้ามกับความรู้สึกมอบใจให้แบบอาเวค ซึ่งท าให้หยุดคิดหาเหตุผลต่อไป 
 ๕. เพ่ือควบคุมศรัทธาให้อยู่ในความหมายที่ถูกต้อง ธรรมหมวดใดก็ตามในพุทธธรรม ถ้ามี
ศรัทธาเป็นส่วนประกอบข้อหนึ่งแล้ว จะต้องมีปัญญาเป็นอีกข้อหนึ่งด้วยเสมอไป อาทิ 
 สัมปรายิกัตถะ (สัทธาสัมปทา สีลสัมปทา จาคสัมปทา ปัญญาสัมปทา) 
 พละ ๕ และ อินทรีย์ ๕ (สัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปัญญา) 
 สมชีวิธรรม ๔ (สมสัทธา สมสีลา สมจาคา สมปัญญา) 
 เวสารัชชกรณธรรม ๕ (ศรัทธา ศีล พาหุสัจจะ วิริยารัมภะ ปัญญา) 
 อริยวัฑฒิ หรือ อารยวัฑฒิ ๕ (ศรัทธา ศีล สุตะ จาคะ ปัญญา) 
 อริยทรัพย์ ๗ (ศรัทธา ศีล หิริ โอตตัปปะ พาหุสัจจะ จาคะ ปัญญา) 
 สัปปุริสธรรม  ข้อแรก คือ สัทธัมมสมันนาคโต ประกอบด้วยธรรมเจ็ดประการ อันได้แก ่
 มีศรัทธา มีหิริ มีโอตตัปปะ เป็นพหูสูต มีความเพียรอันปรารภแล้ว มีสติมั่นคง มีปัญญา
ตามปกติศรัทธาย่อมมาเป็นข้อหนึ่ง พร้อมกับที่ปัญญาเป็นข้อสุดท้าย แต่ในกรณีที่กล่าวถึงปัญญา    
ไม่จ าเป็นต้องกล่าวถึงศรัทธาไว้ด้วย เช่น อธิษฐานธรรม โพชฌงค์ และนาถกรณธรรมเป็นต้น ปัญญา
จึงส าคัญกว่าศรัทธา ทั้งในฐานะเป็นตัวคุมและในฐานะเป็นองค์ประกอบที่จ าเป็น แม้ในแง่คุณสมบัติ
ของบุคคล ผู้ที่ได้รับยกย่องสูงสุดในพระพุทธศาสนา ก็คือผู้มีปัญญาสูงสุด เช่น พระสารีบุตรอัครสาวก 
เป็นต้น ไม่ได้ถือเอาศรัทธาในศาสนาเป็นเกณฑ ์
 ๖. คุณประโยชน์ของศรัทธา เป็นไปใน ๒ ลักษณะ คือ ในแนวหนึ่ง ศรัทธาเป็นปัจจัยให้
เกิดปีต ิซึ่งท าให้เกิดปัสสัทธิ (ความสงบเยือกเย็น) น าไปสู่สมาธิและปัญญาในที่สุด อีกแนวหนึ่งศรัทธา
ท าให้เกิดวิริยะ คือความเพียรพยายามที่จะปฏิบัติ ทดลองสิ่งที่เชื่อด้วยศรัทธานั้น ให้เห็นผลประจักษ์
จริงจังแก่ตน ซึ่งน าไปสู่ปัญญาในที่สุด คุณประโยชน์ทั้งสองนี้ จะเห็นว่าเป็นผลจากความรู้สึกในฝ่ายอ
เวค แต่ต้องมีความใฝ่ประสงค์ปัญญาแฝงอยู่ด้วยตลอดเวลา 
 ๗. ศรัทธาเป็นไปเพ่ือปัญญา ดังนั้น ศรัทธาจึงต้องส่งเสริมความคิดวิจัยวิจารณ์  จึงจะเกิด
ความก้าวหน้าแก่ปัญญาตามจุดหมาย นอกจากนี้ แม้ตัวศรัทธานั่นเอง จะมั่นคงแน่นแฟ้นได้ ก็เพราะ
ได้คิดเห็นเหตุผลจนมั่นใจ หมดความเคลือบแคลงสงสัยใด ๆ โดยนัยนี้ ศรัทธาในพุทธธรรมจึงส่งเสริม
การค้นคิดหาเหตุผล การขอร้องให้เชื่อก็ดี การบังคับให้ยอบรับความจริงตามที่ก าหนดก็ดี การขู่ด้วย
ภัยแก่ผู้ไม่เชื่อก็ดี เป็นวิธีการที่เข้ากันไม่ได้เลยกับหลักศรัทธานี้ 
 ๘. ความเลื่อมใสศรัทธาติดในบุคคล ถูกถือว่ามีข้อเสียข้อบกพร่อง แม้แต่ความเลื่อมใสติด
ในองค์พระศาสดาเอง พระพุทธเจ้าก็ทรงสอนให้ละเสีย เพราะเป็นศรัทธาที่แรงด้วยความรู้สึกทาง 
อาเวคกลับกลายเป็นอุปสรรคต่อความหลุดพ้นเป็นอิสระโดยสมบูรณ์ในขั้นสุดท้าย 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๓๖ 

 ๙. ศรัทธาไม่ถูกจัดเป็นองค์มรรค เพราะตัวการที่จ าเป็นส าหรับการด าเนินก้าวหน้าต่อไป
ในมรรคานี้ คือปัญญาที่พ่วงอยู่กับศรัทธานั้นต่างหาก และศรัทธาที่จะถือว่าใช้ได้ก็ต้องมีปัญญารองรับ
อยู่ด้วย นอกจากนี้ ท่านที่มีปัญญาสูง เช่น องค์พระพุทธเจ้าเอง และพระปัจเจกพุทธเจ้า ทรงเริ่ม
มรรคาที่ตัวปัญญาทีเดียว ไม่ผ่านศรัทธา เพราะการสร้างปัญญาไม่จ าต้องเริ่มที่ศรัทธาเสมอไป (คือเริ่ม
ที่โยนิโสมนสิการ) ด้วยเหตุนี้ เรื่องศรัทธา ท่านจึงกล่าวซ้อนแฝงไว้ในตอนต้นว่าด้วยการสร้าง
สัมมาทิฏฐิ ไม่จัดแยกไว้เป็นเรื่องต่างหาก 
  ๐.แม้แต่ศรัทธาที่ พ้นจากภาวะเป็นความเชื่องมงายนั้นเองถ้าไม่ด าเนินต่อไปถึง
ขั้นทดลองปฏิบัติเพ่ือพิสูจน์ให้เห็นความจริงประจักษ์แก่ตน ก็ไม่นับว่าเป็นศรัทธาที่ถูกต้องตาม
ความหมายแท้จริง เพราะเป็นศรัทธาที่มิได้ปฏิบัติหน้าที่ตามความหมายของมัน จัดเป็นการปฏิบัติ
ธรรมผิดพลาด เพราะปฏิบัติอย่างขาดวัตถุประสงค์ 
   . แม้ศรัทธาจะมีคุณประโยชน์ส าคัญ แต่ในขั้นสูงสุด ศรัทธาจะต้องหมดไป ถ้ายังมี
ศรัทธาอยู่ก็แสดงว่ายังไม่บรรลุจุดหมาย เพราะตราบใดที่เชื่อต่อจุดหมายนั้น ก็ย่อมแสดงว่ายังไม่ได้
เข้าถึงจุดหมายนั้นรู้เห็นจริงด้วยตนเอง และตราบใดที่ยังมีศรัทธา ก็แสดงว่ายังต้องอิงอาศัยสิ่งอ่ืน ยัง
ต้องฝากปัญญาไว้กับสิ่งอ่ืน ยังไม่หลุดพ้นเป็นอิสระโดยสมบูรณ์ โดยเหตุนี้ศรัทธาจึงไม่เป็นคุณสมบัติ
ของพระอรหันต์ ตรงข้ามพระอรหันต์กลับมีคุณสมบัติว่า ผู้ไม่มีศรัทธา ซ่ึงหมายความว่า ได้รู้เห็น
ประจักษ์ จึงไม่ต้องเชื่อต่อใคร ๆ หรือต่อเหตุผลใด ๆ อีก 
  ๒. โดยสรุป ความก้าวหน้าในมรรคา ด าเนินมาโดยล าดับ จากความเชื่อ (ศรัทธา)      
มาเป็นความเห็นหรือเข้าใจโดยเหตุผล (ทิฐิ) จนเป็นการรู้การเห็นในที่สุด ซึ่งในข้ันสุดท้าย เป็นอันหมด
ภาระของศรัทธาโดยสิ้นเชิง 
  ๓. ศรัทธามีขอบเขตความส าคัญและประโยชน์แค่ไหนเพียงใด เป็นสิ่งที่จะต้องรู้เข้าใจ
ตามเป็นจริง ไม่ควรตีค่าสูงเกินไป แต่ก็ไม่ควรดูแคลนโดยเด็ดขาด เพราะในกรณีที่ดูแคลนศรัทธาอาจ
กลายเป็นการเข้าใจความหมายของศรัทธาผิด เช่น ผู้ที่คิดว่าตนเชื่อมั่นในตนเอง แต่กลายเป็นเชื่อต่อ
กิเลสของตน ในรูปอหังการมมังการไป ซึ่งกลับเป็นผลร้ายไปอีกด้านหนึ่ง 
  ๔. ในระดับศีลห้า หรือที่เรียกกันว่าศีลธรรม ศรัทธาเป็นองค์ธรรมส าคัญซึ่งเกื้อกูลมาก
ท าให้คนมีหลักตั้งตัวเป็นก าลังเหนี่ยวรั้ง และต้านปะทะไม่ให้ยอมตามสิ่งชักจูงล่อเร้าเย้ายวนให้ท า
ความชั่ว อีกประการหนึ่ง การมีศรัทธาเป็นเหมือนมีร่องไหลประจ าของกระแสความคิด เมื่อได้รับรู้
อารมณ์อย่างใดอย่างหนึ่ง ซึ่งไม่เกินก าลังของศรัทธาที่มีอยู่ กระแสความคิดก็จะวิ่งเล่นไปตามร่องหรือ
แนวทางที่ศรัทธาเตรียมไว้ท าให้ไม่คิดไปในทางอ่ืนหรือทางที่ผิดศีลธรรม ดังนั้น ส าหรับผู้ยังไม่หมด
กิเลส ศีลจึงด ารงอยู่ได้ดีด้วยศรัทธา ศรัทธาแบบนี้มีคุณมากในระดับหนึ่ง แต่พร้อมกันนั้นถ้าเป็น
ศรัทธาที่ไม่ประกอบด้วยปัญญา ก็อาจมีโทษมาก โดยกลายเป็นตัวการขัดขวางการสร้างปัญญาเสียเอง 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๓๗ 

  ๕. ในกระบวนการแห่งความเจริญของปัญญา (หรือการพัฒนาปัญญา) อาจก าหนด
ขั้นตอนที่จัดว่าเป็นระยะของศรัทธาได้คร่าว ๆ คือ 
   ) สร้างทัศนคติที่มีเหตุผล ไม่เชื่อหรือยึดถือสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เพียงเพราะฟังตาม ๆ   
กันมา เป็นต้น (ตามแนวกาลามสูตร) 
  ๒) เป็นผู้คุ้มครองสัจจะ คือ ยินดีรับฟังหลักการ ทฤษฎี ค าสอน ความเห็นต่าง ๆ 
ของทุกฝ่ายทุกด้าน ด้วยใจเป็นกลาง ไม่ด่วนตัดสินสิ่งที่ยังไม่รู้ไม่เห็นว่าเป็นเท็จจริง ไม่ยืนกรานยึดติด
แต่สิ่งที่ตนรู้หรือคิดเห็นเท่านั้นว่าถูกต้องเป็นจริง 
  ๓) เมื่อรับฟังทฤษฎี ค าสอน ความเห็นต่าง ๆ ของผู้อ่ืนแล้ว พิจารณาเท่าที่เห็นด้วย
ปัญญาตนว่าเป็นสิ่งที่มีเหตุผล และเห็นว่าผู้แสดงทฤษฎี ค าสอนหรือความเห็นนั้น ๆ เป็นผู้มีความ
จริงใจ ไม่ล าเอียงมีปัญญา จึงเลื่อมใสรับเอามาเพ่ือคิดหาเหตุผลทดสอบความจริงต่อไป 
  ๔) น าสิ่งที่ใจรับมานั้น มาขบคิดทดสอบด้วยเหตุผล จนแน่แก่ใจว่า เป็นสิ่งที่ถูกต้อง
แท้จริงอย่างแน่นอน จนซาบซึ้งด้วยความมั่นใจในเหตุผลเท่าที่ตนมองเห็นแล้ว พร้อมที่จะลงมือปฏิบัติ
พิสูจน์ทดลองให้รู้เห็นความจริงประจักษ์ต่อไป 
  ๕) ถ้ามีความเคลือบแคลงสงสัย รีบสอบถามด้วยใจบริสุทธิ์ มุ่งปัญญา มิใช่ด้วย
อหังการ มมังการ พิสูจน์เหตุผลให้ชัดเจนเพื่อให้ศรัทธานั้นมั่นคงแน่นแฟ้น เกิดประโยชน์สมบูรณ์ตาม
ความหมายของมัน๖๕ 
 การศึกษาเกี่ยวกับเรื่องศรัทธาความเชื่อไม่ว่าจะเป็นของชนชาติใดก็ตาม ย่อมเป็นเรื่องที่
ละเอียดอ่อนลึกซึ้งยากที่จะอธิบายให้ครบถ้วนสมบูรณ์ การศึกษาเกี่ยวกับความคิดความเชื่อของคน
ไทยก็ไมม่ีข้อยกเว้น ชนชาติไทยมีประวัติความเป็นมาที่ยาวนานและซับซ้อน มีการผสมผสานความคิด
ความเชื่อ มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม มีการพัฒนาทางสังคมหลายขึ้นตอน และมีการ
เปลี่ยนแปลงทางการเมืองที่ส าคัญอยู่หลายระยะ ปัจจัยสิ่งแวดล้อมทั้งหมดนี้ล้วนมีส่วนก าหนดความ
เป็นไปของวิถีชีวิตของผู้คนในระดับต่าง ๆ ในสังคมไทย ให้มีลักษณะร่วมและลักษณะที่แตกต่างกัน  
ออกไปตามกาละสมัยและตามสภาพการณ์ 
 หลักธรรมเกี่ยวกับลักษณะพ้ืนฐานของการด ารงชีวิตอยู่ตามคติของพระพุทธศาสนาที่ว่า 
สรรพสิ่งล้วนแต่ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และปราศจากตัวตน ความเป็นพุทธ ก็เป็นสิ่งที่ครอบคลุมไปกับการ
อธิบายเกี่ยวกับวิถีชีวิตไทยอยู่แล้วไม่น้อย ดังจะเห็นได้จากการเรียกชีวิต ของมนุษย์ว่า ชาติภพ      
อันเป็นคติซึ่งแสดงถึงความต่อเนื่อง ระหว่างชีวิตหลายชีวิตของคน ๆ เดียว ในแง่ของกาลเวลา     
ชาติภพบ่งถึงภาวะของชีวิตที่เป็นอยู่ในแต่ละช่วงเวลา ซึ่งโดยทั่วไปเป็นที่เข้าใจกันว่า หมายถึง

                                                        
๖๕ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธธรรม, พิมพ์ครั้งท่ี ๗, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลง 

กรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔ ), หน้า ๖๔๗-๖๕๐. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๓๘ 

ช่วงเวลาทั้งชีวิตในชาติภพนี้  ซึ่งย่อมจะชี้บ่งถึงสู่ชาติภพในอดีตและชาติภพในอนาคตอยู่ในตัวและใน
แง่สถานที่ด้วย “ชาติภพชี้บ่งบอกถึงภาวะของชีวิตซึ่ง ด ารงอยู่ระหว่างภพภูมิทั้งหลายซึ่งประกอบกัน
เข้าเป็นจักรวาลวิทยา ตามคติไตรภูมิของไทยพิจารณาในแง่นี้จะเห็นได้ว่า ชาติภพบ่งบอกว่าชีวิตของ
มนุษย์เป็นความต่อเนื่องอันสืบมากจากการเวลาอ่ืน ซึ่งครอบคลุมเกินกว่าระยะเวลาในชีวิตนี้ อีกทั้งมี
ความสัมพันธ์กับภพภูมิอ่ืนในขณะเดียวกัน”๖๖ 
 สรุปได้ว่า มูลเหตุของการเกิดศรัทธาทางพระพุทธศาสนาเถรวาทเรียกว่า สัทธาญาณ
สัมปยุต หมายถึง ศรัทธาที่ประกอบด้วยปัญญา และศรัทธาญาณวิปยุต หมายถึง ศรัทธาที่ปราศจาก
ญาณ ไม่ประกอบด้วยปัญญา ปราศจากปรีชาหยั่งรู้ ปราศจากเหตุและผล เป็นความงมงาย ความเชื่อ
ของแต่ละบุคคล ตามหลักพระพุทธศาสนา ล้วนเป็นไปต่าง ๆ กัน ซึ่งบางคน อาจมีมีความเชื่อ 
เลื่อมใส ในด้านรูปร่าง หน้าตาที่ดูดี บางคนอาจเลื่อมใสในด้านความเศร้าหมอง ของเก่าโบราณ    
อาจเลื่อมใสศรัทธาในด้านเสียงพูดที่ไพเราะ ฟังแล้วรู้สึกสบายใจ และบางคนก็มีความเลื่อมใสศรัทธา
ในหลักธรรมค าสอนที่เป็นแก่นของพระศาสนา 
 

๒.๔ ประเภทของศรัทธา 

 กล่าวได้ว่า  เมื่อมนุษย์เกิดมาลืมตาดูโลก  ในสมัยที่โลกยังอยู่ในยุคป่าเถื่อนมนุษย์ยังไม่มี
สติปัญญานึกคิดถึงชีวิตโดยประอ่ืน วาระจิตประการแรกที่เกิดขึ้นคือความกลัวและความต้องการให้
ชีวิตรอดพ้นจากภัย มีความหนาว ความร้อน และความหิวกระหาย มนุษย์ต้องต่อสู้ด้วยความสามารถ
ของตนเองเพราะมนุษย์เชื่อว่า ตนเองสามารถต่อสู้ได้  แต่เมื่อมนุษย์ต่อสู้ด้วยตนเองไม่ได้แล้ว มนุษย์ก็
จะแสวงหาอาวุธอ่ืน หรือแรงก าลังอื่นจากสิ่งอ่ืนที่อยู่ใกล้ตัวเองมาเป็นเครื่องต่อสู้  ตรงนี้เองที่แสดงให้
เห็นว่ามนุษย์มีศรัทธาตั้งแต่แรกเกิดและมีศรัทธาตั้งแต่สมัยดึกด าบรรพ์ ครั้งแรกจริง ๆ ศรัทธามีอยู่  ๒  
ประเภท๖๗ คือ 
  . ศรัทธาในตัวเอง คือ เชื่อว่าฤทธิ์อ านาจเป็นของตนอยู่ที่ตัวเอง เป็นผู้บันดาล
ความส าเร็จ หรือความไม่ส าเร็จได้ด้วยตนเอง 
 ๒. ศรัทธาในผู้อ่ืนหรือสิ่งอ่ืน  คือ ศรัทธาในสิ่งซึ่งมนุษย์เชื่อว่า มีอ านานเหนือตน เช่น    
สิ่งรอบข้างที่อยู่ใกล้ตน มีต้นไม้ ภูเขา ดวงอาทิตย์ ดวงจันทร์ เป็นต้น มนุษย์ในสมัยโบราณเชื่อว่า    
สิ่งเหล่านั้นมีฤทธิ์มีอ านานเหนือตนได้ 

                                                        
๖๖ สุวรรณา  สถาอานันท์ และเนื่องน้อย  บุณยเนตร, ค า : ร่องรอยความเชื่อไทย, (กรุงเทพมหานคร : 

ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๓๗), หน้า ๖. 
๖๗ เสฐียร  พันธรังษี, ศาสนาโบราณ, (กรุงเทพมหานคร  :  รุ่งเรืองธรรม, ๒๕๒ ), หน้า ๒๘. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๓๙ 

 ศรัทธาทั้ง ๒ ประเภทนี้ มีประจ าตัวมนุษย์มาตั้งแต่สมัยโบราณมาจนถึงสมัยปัจจุบัน  
ศรัทธาทั้งสองอย่างนี้มีอยู่ในศาสนาของมนุษย์กลุ่มอารยันสมัยพุทธกาล ภายหลังที่ได้พิจารณาแล้ว  
จึงได้เห็นศรัทธาตามความเป็นจริงของมนุษย์ จึงได้ประกาศลักษณะของศรัทธาไว้เป็น ๒ ประเภท 
คือ๖๘ 
  . สทฺธาญาณวิปปยุต  คือ ศรัทธา อันมิได้ประกอบด้วยปัญญาญาณ เป็นศรัทธาแบบ  
งมงาย เชื่อว่าผู้อื่นและ สิ่งอื่นเป็นผู้มีอ านาจเหนือตน 
 ๒. สทฺธาญาณสมฺปยุต  คือ ศรัทธาอันประกอบด้วยปัญญาญาณ  เป็นศรัทธาที่มีเหตุและ
ผล เชื่อว่าการกระท าของตนเองนั่นแหละ คือ  ฤทธิ์และอ านาจที่เกิดแก่ตนจะมีผลส าเร็จหรือไม่ส าเร็จ
ก็อยู่ที ่
 

๒.๕ ลักษณะของศรัทธาในหลักค าสอนพระพุทธศาสนา 

 ๒.๕.๑ ลักษณะของศรัทธา ๔ 
 หลักค าสอนที่เกี่ยวกับศรัทธา พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ทรงสอนพุทธบริษัทให้มีศรัทธาที่
ประกอบด้วยปัญญาที่ต้องเป็นสัมมาทิฏฐิ อันเป็นความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุและผล ในทางคัมภีร์
พระไตรปิฎกได้จัดหมวดหมู่ของศรัทธาได้ว่ามีอยู่ ๔ ประเภท๖๙ คือ 
  ๒.๕.๑.๑ ลักษณะของกัมมสัทธา เชื่อกฎแห่งกรรม  เชื่อว่ากรรมมีอยู่จริง คือ    
เชื่อว่าชีวิตของมนุษย์นี้ตกอยู่ภายใต้กฎแห่งกรรม  อันเป็นกฎแห่งการกระท าที่เป็นเหตุเป็นผลสืบ 
เนื่องกัน  ดังค ากล่าวที่ว่า “กมฺมุนา วตฺตตี โลโก” สัตว์โลกย่อมเป็นไปตามกรรม๗๐ กรรม หมายถึงการ
กระท าท่ีประกอบด้วยเจตนา เป็นการท าด้วยความจงใจ  มีทั้งดีและชั่ว ภายใต้กฎแห่งกรรมนี้ ถ้าหาก
เป็นกรรมดี  เรียกว่า กุศลธรรม ซ่ึงเป็นการกระท าที่เกิดจากกุศลมูล คือ อโลภะ  อโทสะ อโมหะ  
ย่อมให้ผลดี  ถ้าหากเป็นกรรมชั่ว  เรียกว่า อกุศลกรรม  ซึ่งเป็นการกระท าที่เกิดจากอกุศลมูล คือ 
โลภะ โทสะ โมหะ ย่อมให้ผลชั่ว ดังนั้นเมื่อเราเจตนาจงใจกระท าการใด ๆ ไม่ว่าจะเป็นทางกาย วาจา 
ใจ ย่อมเป็นกรรม เป็นความดีความชั่วที่มีข้ึนในตน เป็นเหตุปัจจัยให้เกิดผลดีผลร้ายสืบเนื่องต่อไปการ
กระท านั้น ๆ ไม่ว่างเปล่า ย่อมมีผลตามมาเสมอ ดังค ากล่าวที่ว่าท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว 
 เมื่อเชื่อดังนี้ จึงเชื่อได้ไปอีกว่า หากต้องการจะประสบผลส าเร็จในสิ่งใดนั้น ต้องได้มาด้วย
การกระท าของตนเอง มิใช่ด้วยการอ้อนวอน หรือนอนคอยโชค ชีวิตมนุษย์จะประสบแต่สิ่งที่ดีได้     

                                                        
๖๘ เสฐียร  พันธรังษี. ศาสนาโบราณ, (กรุงเทพมหานคร : รุ่งเรืองธรรม, ๒๕๓ ), หน้า ๒๘. 
๖๙ พระธรรมปิฏก (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์  ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์ครั้งที่ ๘,

(กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, ๒๕๓๘), หน้า  ๖๔. 
๗๐ ม.ม. (ไทย)  ๓/๗๐๗/๕๒๙. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๔๐ 

ก็ด้วยกรรมดีที่ต้องสร้างเอง ไม่จ าเป็นต้องพ่ึงพิงอ านาจจากเทวดา หรือเทพเจ้าใด ๆ มาดลบันดาลให้  
และเช่นเดียวกัน ถ้าหากต้องการจะหลุดพ้น บรรลุมรรคผลนิพพาน ก็ด้วยกุศลธรรมที่ตนก่อขึ้นเอง 
  ๒.๕.๑.๒ ลักษณะของวิปากสัทธา คือ เชื่อวิบาก เชื่อผลของกรรม เชื่อว่าผลของ
กรรมมีอยู่จริง “วิปาก” ในภาษาบาลี แปลว่า สุก สุกวิเศษ หมายถึงว่า ต่อเนื่องมาจากเหตุ เป็นส่วน
ผล๗  เหมือนที่เราเรียกว่า ผลไม้ ก็เพราะเกิด และสุกมาจากต้นไม้ วิปากสัทธา จึงเป็นการเชื่อผลที่สุก
มาจากกรรม เชื่อว่ากรรมท่ีท าแล้วต้องมีผล และผลต้องมีเหตุ ผลดีมาจากกรรมดี ผลชั่วมาจากรรมชั่ว  
กรรมที่บุคคลท าไปแล้วย่อมให้ผลสมควรแก่เหตุเสมอ ดังที่ท่านได้กล่าวไว้ว่า 
 กรรมด า มีวิบากด า ได้แก่ การกระท าที่มีเจตนากระท าแต่ความชั่ว ทั้งทางกาย วาจา ใจ 
ให้เป็นไปเพ่ือความเบียดเบียน ผู้ที่มีเจตนาประกอบกรรมชั่วนี้  ย่อมได้รับผลที่เป็นการเบียดเบียนย่อม
เสวยเวทนาที่มีการเบียดเบียน ย่อมได้รับความทุกข์แต่เพียงอย่างเดียว 
 กรรมขาว มีวิบากขาว ได้แก่ การกระท าที่มีเจตนากระท าแต่ความดี ทั้งทางกาย วาจา ใจ 
ให้เป็นไปเพ่ือความไม่เบียดเบียน ผู้ที่มีเจตนาประกอบกรรมชั่วนี้ ย่อมได้รับผลที่เป็นการเบียดเบียน
ย่อมเสวยเวทนาที่มีการเบียดเบียน ผู้ที่มีเจตนาประกอบกรรมดีนี้ ย่อมได้รับผลที่ไม่มีการเบียดเบียน 
ไม่เสวยเวทนาที่มีการเบียดเบียน ย่อมได้รับความสุขแต่เพียงอย่างเดียว 
 กรรมทั้งด าทั้งขาว มีวิบากทั้งด าทั้งขาว ได้แก่ การกระท าที่มีเจตนากระท าความชั่วบ้าง  
ความดีบ้าง เพ่ือความเบียดเบียนบ้าง เพ่ือความไม่เบียดเบียนบ้าง ผู้ที่มีเจตนาประกอบกรรมชั่วบ้าง  
ประกอบความดีบ้าง ย่อมไดร้ับผลที่เป็นการเบียดเบียนบ้าง ที่ไม่มีการเบียดเบียนบ้างย่อมเสวยเวทนา
ที่มีการเบียดเบียน ย่อมได้รับความทุกข์บ้าง ความสุขบ้าง 
 กรรมไม่ด าไม่ขาว มีวิบากไม่ด าไม่ขาว ย่อมเป็นไปเพ่ือความสิ้นกรรม ได้แก่ การกระท าที่
เป็นไปเพ่ือการละกรรม มีเจตนาที่จะละกรรมขาว ที่มีวิบากขาว และเจตนาที่จะละกรรมด า ที่มีวิบาก
ด า ไม่ก่อให้เกิดกรรมอีกต่อไป เป็นการกระท าท่ีมีเจตนามุ่งความหลุดพ้น เป็นจุดหมายปลายทาง๗๒ 
 ถึงแม้ในบางครั้งกรรมจะไม่แสดงผลในทันที แต่วิบากของกรรมนั้นย่อมส่งผลอย่าง
แน่นอน เมื่อสบโอกาส ดังที่มีพระอรรพกถาจารย์ได้แสดงไว้เกี่ยวกับหลักเกณฑ์การให้ผลของกรรม  
 ๒ อย่าง อันจะเป็นเครื่องยืนยันถึงความแน่นอนในผลของกรรม คือ 
 กรรมที่จ าแนกตามเวลาที่ให้ผล  ๔  อย่าง  ได้แก่ 
 ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม คือกรรมให้ผลในปัจจุบัน คือในภพนี้ 
 อุปปัชชเวทนียกรรม คือ กรรมให้ผลในภพที่จะไปเกิด  คือในภพหน้า 
 อปราปริยเวทนียกรรม คือ กรรมให้ผลในภพต่อ ๆ ไป  ไม่ก าหนดว่าเมื่อไร 

                                                        
๗  สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวิชิรญาณวงศ์, ธรรมานุกรม, หน้า ๓๙๗. 
๗๒ องฺ.จตุกก. (ไทย) ๒ /๒๓๕/๒๖๘. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๔  

 อโหสิกรรม คือ กรรมเลิกให้ผล เพราะไม่สบช่องที่จะให้ผล จึงอ่อนก าลังลง จนในที่สุดก็
หายไป หรืออีกนัยหนึ่งว่า กรรมที่ให้ผลเสร็จแล้ว 
 กรรมที่จ าแนกการให้ผลตามหน้าที่ ๔ อย่าง ได้แก่ 
 ชนกกรรม คือ กรรมแต่งให้เกิด หรือกรรมน าไปเกิด กรรมดีก็น าไปเกิดในภพที่ดี กรรมชั่ว
ก็น าไปเกิดในภพที่ชั่ว 
 อุปัตถัมภกกรรม คือ กรรมสนับสนุน จะเข้าสนับสนุนหรือซ้ าเติมต่อจากชนกกรรม 
 อุปปีฬกกรรม คือ กรรมบีบคั้น กีดกัน เบียดเบียน คือเข้ามาบีบคั้นผลแห่งชนกกรรมนั้น
ให้แปรเปลี่ยน ทุเลาเบาลง หรือสั้นเข้า 
 อุปฆาตกกรรม หรือ อุปัจเฉทกกรรม คือ กรรมตัดรอน ท าหน้าที่คล้ายอุปปีฬกกรรมแต่
รุนแรงกว่า ถึงขึ้นเข้าตัดรอนการให้ผลของกรรมเดิม ให้ขาดและหยุดไปอย่างสิ้นเชิง แล้วเข้าให้ผล
แทน 
 กรรมจ าแนกตามล าดับก าลังที่ให้ผล ๔ อย่าง ได้แก่ 
 ครุกรรม คือ กรรมหนัก กรรมที่มีก าลังมาก ให้ผลก่อน 
 พหุลกรรม หรืออาจิณณกรรม คือ กรรมที่ท ามาก ท าเป็นประจ า หรือท าเสมอ ๆ ให้ผล
รองลงมา 
 อาสันนกรรม คือ กรรมจวนเจียน หรือกรรมใกล้ตาย ถ้าไม่มีครุกรรมและพหุลกรรม     
อาสันนกรรมจะให้ผลก่อน 
 กตัตตากรรม หรือ กตัตตาวาปนกรรม คือ กรรมสักแต่ว่าท า เป็นการกระท าโดยไม่มี
เจตนา หรือ ผิดเจตนา ให้ผลต่อเมื่อไม่มีกรรมอ่ืนให้ผล๗๓ 
  ๒.๕.๑.๓ ลักษณะของกัมมัสสกตาสัทธา คือ เชื่อความที่สัตว์มีกรรมเป็นของ ๆ ตน 
แต่ละคนเป็นเจ้าของและต้องรับผิดชอบเสวยวิบากที่เป็นไปตามกรรมของตน ดังที่พระพุทธองค์ทรง
กล่าวไว้ว่า “กมฺมสฺสกา มาณว สตฺตา กมฺมโยนี กมฺมพนฺธู กมฺมปฏิสรณา, กมฺม  สตฺเต วิภชติ ยทิท  
หีนปณีตตาย” หมายความว่า มาณพ สัตว์ทั้งหลาย มีกรรมเป็นของตน เป็นผู้รับผลของกรรม มีกรรม
เป็นก าเนิด มีกรรมเป็นพวกพ้อง เป็นผู้ติตาม มีกรรมเป็นที่พึ่ง กรรมย่อมจ าแนกสัตว์ทั้งหลาย ให้เป็นผู้
เลวทรามก็มี ให้เป็นผู้ปราณีตก็มี๗๔ 
 เป็นการเชื่อว่า สัตว์ที่ได้ดีมีความสุขสบาย ก็เพราะได้ประกอบกรรมดีไว้ สัตว์ที่ได้รับความ
ทุกข์ยากไม่สบาย ก็เพราะได้ประกอบกรรมชั่วไว้  ดังนั้นผลที่เราได้รับอยู่ในปัจจุบันนี้ ทุกอย่างเป็นผล

                                                        
๗๓ พระธรรมปิฏก (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์  ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๕. 
๗๔ สมเด็จพระมหาสมณเจ้า  กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, สารานุกรมพระพุทธศาสนา, (๒๕๓๙) : หน้า 

๕๒๙. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๔๒ 

จากการกระท าของเราเอง บางอย่างอาจเป็นผลของกรรมในชาตินี้ แต่บางอย่างอาจเป็นผลของกรรม
ในอดีตชาติ เปรียบกรรมและวิบาก อันเป็นผลของกรรม เหมือนดั่งเงาที่ติดตามตัวผู้เป็นเจ้าของ 
 ในพระไตรปิฎกนั้นปรากฏเพียง  ตถาคตโพธิสัทธา เท่านั้น  แต่ถ้าว่าโดยใจความแล้วกัมม
สัทธา วิปากสัทธา และกัมมัสสกตาสัทธา ก็สามารถรวมลงในตถาคตโพธิสัทธาได้ทั้งหมดเพราะถือได้
ว่าเป็นการเชื่อในค าสอนของพระพุทธเจ้า นอกจากนี้ สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณว
โรรส ยังไม่ทรงย่อศรัทธาสี่ประเภท เป็นสองประเภท คือ ตถาคตโพธิสัทธา จัดเป็นการเชื่อศาสนา  
และกัมมัสกตาสัทธา โดยรวมกัมมสัทธาและวิปากสัทธาลงในข้อนี้ จัดเป็นการเชื่อเหตุผล๗๕ 
  ๒.๕.๑.๔ ลักษณะของตถาคตโพธิสัทธา คือ เชื่อในปัญญาตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า 
โดยมีความมั่นใจในองค์ตถาคตว่าทรงเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ ทรงพระคุณท้ัง ๙ ประการ๗๖ คือ 
  . อรห   หมายถึง เป็นพระอรหันต์  คือเป็นผู้ไกลจากกิเลสและบาปธรรม ทรงความ
บริสุทธิ์  เป็นผู้หักก าแห่งสังสารจักร  อันได้แก่  อวิชชา ตัณหา  อุปาทาน  กรรม  ได้แล้ว  เป็นผู้ควร
แนะน าสั่งสอนผู้อื่น  เป็นผู้ควรรับความเคารพ  ควรแก่การทักษิณา 
 ๒. สมฺมาสมฺพุทฺโธ หมายถึง เป็นผู้ตรัสรู้เองโดยชอบ  คือ รู้อริยสัจสี่  โดยไม่เคยได้เรียนรู้
จากผู้อื่น   จึงทรงเป็นผู้เริ่มประกาศสัจธรรม  เป็นผู้ประดิษฐานพระศาสนา 
 ๓. วิชฺชาจรณสมฺปนฺโน หมายถึง  ถึงพร้อมด้วยวิชชาและจรณะ  คือ เป็นผู้ถึงพร้อมด้วย
ความรู้แจ้ง อันได้แก่  วิชชา  ๓ และ วิชชา ๘  และ  เป็นผู้ถึงพร้อมด้วยปฏิปทาเครื่องบรรลุวิชชานั้น  
อันได้แก่จรณะ  ๕ 
 ๔. สุคโต หมายถึง เป็นผู้เสด็จไปด้วยดี  คือ ทรงมีทางเสด็จที่ดีงามอันได้แก่อริยมรรค  
เสด็จไปสู่ที่ดีงามกล่าวคือพระนิพพาน  เสด็จไปที่ใดก็ทรงบ าเพ็ญพุทธกิจไว้บริบูรณ์  ประดิษฐานพระ
ศาสนาไว้เป็นประโยชน์ให้แก่มหาชน 
 ๕. โลกวิทู หมายถึง เป็นผู้รู้แจ้งโลก คือ ทรงรู้สภาวะอันเป็นคติธรรมดาแห่งโลก  คือ 
สังขารทั้งหลายทรงหยั่งทราบอัธยาศัยสันดานแห่งสัตว์โลกทั้งปวง ผู้เป็นไปตามอ านาจแห่งคติธรรมดา
โดยถ่องแท้เป็นเหตุให้พระองค์ด าเนินเป็นอิสระ พ้นจากอ านาจครอบง าแห่งคติธรรมดานั้น และทรง
เป็นที่พ่ึงแห่งสัตว์ทั้งหลายผู้ยังจมอยู่ในกระแสโลกได้ 
 ๖. อนุตฺตโร หมายถึง ปุริสทมฺสารถิ  เป็นสารถีฝึกบุรุษที่ควรฝึก ไม่มีผู้อ่ืนยิ่งกว่า  คือ ทรง
เป็นผู้ฝึกคนได้ดีเยี่ยมไม่มีใครเทียมเท่า ทรงรู้จักใช้อุบายให้เหมาะแก่บุคคล สอนเขาโดยไม่ต้องใช้
อาชญาและท าให้เขาบรรลุผลที่พึงได้ ตามก าลังความสามารถของเขา 

                                                        
๗๕ สมเด็จพระมหาสมณเจ้า  กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, สารานถกรมพระพุทธศาสนา, (๒๕๓๙) : หน้า 

๓๗๐. 
๗๖ ส .ม. (ไทย)  ๙/๙๙๗/๔๙๖. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๔๓ 

 ๗. สตฺถา  เทวมนุสฺสาน  หมายถึง เป็นศาสดาของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย 
 ๘. พุทฺโธ หมายถึง เป็นผู้ตื่นและเบิกบาน คือ ทรงเป็นผู้ตื่นไม่หลงงมงาย และทรงปลูก
ผู้อ่ืนให้พ้นจากความหลงงมงายนั้นด้วย อนึ่ง เพราะไม่ติด ไม่หลง ไม่ห่วงกังวลกับสิ่งใด จึงทรงเป็นผู้
เบิกบานมีพระทัยผ่องแผ้ว บ าเพ็ญพุทธกิจ ได้ถูกต้องบริบูรณ์ 
 ๙. ภควา หมายถึง เป็นผู้จ าแนกธรรม อีกนัยหนึ่งกล่าวว่าเป็นผู้มีโชค คือหวังพระ
โพธิญาณก็ได้สมหวัง  ประกาศศาสนาก็ชักจูงผู้คนให้ได้บรรลุธรรมสมปรารถนา ผู้คิดร้ายก็ไม่อาจท า
ร้ายได้๗๗ 
 การเชื่อในตถาคตโพธิสัทธานี้จ าเป็นและส าคัญมาก เพราะพระพุทธเจ้าเป็นผู้ให้ก าเนิด
พระพุทธศาสนา และพระพุทธศาสนาเกิดขึ้นเพราะการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า ถ้าไม่เชื่อว่า
พระพุทธเจ้าตรัสรู้จริง ก็เท่ากับไม่เชื่อศาสนาทั้งหมด 
 นอกจากนี้การมีตถาคตโพธิสัทธา ยังหมายถึง การมีความเชื่อมั่นในศักยภาพของมนุษย์ที่
จะสามารถตรัสรู้สัจธรรม  พัฒนาตนเองให้เข้าถึงความดีสูงสุด  ด้วยความเพียรพยายามฝึกตนเองของ
มนุษย์เอง โดยที่ไม่มีอ านาจภายนอกใด ๆ ไม่ว่าจะเป็นเทวดา มาร หรือพรหม ที่จะท าให้ดีกว่า       
ยิ่งกว่าหรือเกิดกว่าตัวมนุษย์เอง ดังพระพุทธเจ้านี้  น าไปสู่ความศรัทธาในอีกสองสิ่งคือ พระธรรม  
และพระสงฆ ์
 ศรัทธาในพระธรรม คือ เชื่อในค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้า อันเป็นหลักแห่งความจริงและ
ความดีงาม ความถูกต้อง ตามที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ และทรงปฏิบัติจนประจักษ์ด้วยตัวพระองค์
เอง เชื่อว่าหากเราปฏิบัติตามหลักธรรมค าสอนนี้ ก็จะสามารถประจักษ์แจ้งตรัสรู้สัจธรรมได้เช่นกัน  
พร้อมทั้งเชื่อในคุณของพระธรรมทั้ง ๖ ประการ๗๘ 
  . สฺวากฺขาโต  ภควตา ธมฺโม  พระธรรมอันพระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสไว้ดีแล้ว คือ ตรัสไว้
เป็นความจริงแท้ อีกทั้งงามในเบื้องต้น งามในท่ามกลาง งามในที่สุด พร้อมทั้งอรรถ พร้อมทั้ง
พยัญชนะ  เป็นหลักการครองชีวิตอันประเสริฐ บริสุทธิ์  บริบูรณ์สิ้นเชิง 
 ๒. สนฺทิฏฺฐิโก อันผู้ปฏิบัติจะพึงเห็นได้ชัดด้วยตนเอง คือ ผู้ใดปฏิบัติ ผู้ใดบรรลุ ผู้นั้นย่อม
เห็นประจักษ์ด้วยตนเอง ไม่ต้องเชื่อตามค าของผู้อื่น ผู้ใดไม่ปฏิบัติ ไม่บรรลุ ผู้อื่นจะบอกให้เห็นไม่ได้ 
 ๓. อกาลิโก  ไม่ประกอบด้วยกาล คือ ไม่ขึ้นกับเวลา พร้อมเมื่อใดบรรลุได้ทันที อีกนัย
หนึ่งว่า เป็นจริงอยู่อย่างไร ก็เป็นอย่างนั้น  ไม่จ ากัดด้วยกาล 
 ๔. เอหิปสฺสิโก  ควรเรียกให้มาดู  คือ เชิญชวนให้มาชมและพิสูจน์  หรือท้าทายต่อการ
ตรวจสอบ เพราะเป็นของจริงหรือดีจริง 

                                                        
๗๗ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์  ฉบับประมวลศัพท,์ หน้า  ๙๕-๓๗๐. 
๗๘ ส.ม. (ไทย)  ๙/๙๙๗/๔๙๗. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๔๔ 

 ๕. โอปนยิโก  ควรน้อมเข้ามา  คือ  ควรน้อมเข้ามาไว้ในใจ หรือน้อมใจเข้าไปให้ถึง  ด้วย
การปฏิบัติให้เกิดมีขึ้นในใจ หรือให้ใจบรรลุถึง 
 ๖. ปจฺจตฺต   เวทิตพฺโพ  วิญฺญุหิ  อันวิญญูชนจะพึงรู้ได้ เป็นของจ าเพาะตน คือ เป็นวิสัย
ของวิญญูชนจะพึงรู้ได้ เป็นของจ าเพาะตน ต้องลงมือปฏิบัติด้วยตนเองจึงจะรู้ ท าให้กันไม่ได้ และ
ประจักษ์ได้ที่ใจของตนเอง๗๙ 
 จะเห็นได้ว่า ศรัทธา ๔ ประเภทตามที่กล่าวมานั้น พระพุทธศาสนาเถรวาทเรียกว่าสัทธา
ญาณสัมปยุต หมายถึง ศรัทธาที่ประกอบด้วยปัญญา ประกอบด้วยญาณ เป็นการเชื่อเพราะมีความ
เข้าใจในเหตุผลเป็นมูลฐาน พระพุทธศาสนาเถรวาทเห็นว่าศรัทธาในลักษณะเช่นนี้  เป็นการเชื่อที่
ถูกต้อง เป็นศรัทธาสว่าง เพราะไม่มืดมนด้วยอวิชชา เป็นศรัทธาของมนุษย์ผู้มีความคิดเป็นของตน 
ตามหลักเหตุผล ละความงมงายเสียได้ เพราะปรับสัทธินทรีย์ กับ ปัญญินทรีย์ให้สมดุลกัน๘๐ 
 ศรัทธาญาณสัมปยุตนี้นักปราชญ์ทางพุทธศาสนาชั้นหลังได้แสดงให้เห็นว่า เป็นหลักการ
เชื่อหรือศรัทธาที่พระพุทธเจ้าทรงปฏิวัติความคิดให้เปลี่ยนไปจากความเชื่อเดิม ๆ ๓ ประการ คือ๘  
  ) ถือหลักกฎธรรมชาติ พระพุทธศาสนาเถรวาทถือว่าความจริงนั้นเป็นกฎธรรมชาติ  
เป็นสิ่งที่มีอยู่ตามธรรมดาของมัน พระพุทธเจ้าอยู่ในฐานะเป็นผู้ค้นพบความจริงที่มีอยู่ตามธรรมชาติ 
โดยที่กฎนั้นมันอยู่อย่างธรรมดาอย่างนั้น พระพุทธเจ้าจะเสด็จอุบัติหรือไม่อุบัติก็ตาม มันก็เป็นหลัก
ยืนตัวอยู่ตามธรรมดา และกฎแห่งกรรมดังกล่าวข้างต้นก็จัดเข้าในกฎธรรมชาตินี้ด้วย นอกจากนั้นกฎ
ธรรมชาติยังแสดงว่า สิ่งทั้งหลายเกิดมาจากเหตุปัจจัย เป็นสิ่งไม่คงที่เกิด ๆ ดับ ๆ ไม่คงตัว ถูกปัจจัยที่
ขัดแย้งบีบคั้นให้คงสภาพอยู่ไม่ได้ ธรรมจริงดังกล่าว เป็นพื้นฐานของธรรมชาติ 
 ๒) เป็นการประกาศอิสรภาพของมนุษย์ พระพุทธศาสนาเถรวาทได้อุบัติขึ้นท่ามกลาง
ศาสนาพราหมณ ์ที่มีความเชื่อว่าพระพรหมเป็นผู้สร้างโลก เป็นผู้บันดาลทุกสิ่งทุกอย่าง มนุษย์จึงต้อง
บวงสรวงอ้อนวอนด้วยพิธีกรรม และด้วยการบูชายัญ เพ่ือเอาใจเทพเจ้าให้โปรดปราน นอกจากนั้น
คัมภีร์พระเวทยังก าหนดหลักของวรรณะ ๔ ไว้อีก ทุกอย่างถูกครอบง าอยู่อย่างนั้น เมื่อพระพุทธเจ้า
ตรัสรู้แล้วจึงทรงประกาศอิสรภาพของมนุษย์ว่ามนุษย์มีศักยภาพในการพัฒนาตนเองได้สูงสุด  ดังที่
พระองค์ทรงกระท าเป็นตัวอย่าง 
 ๓) เอาปัญญามาแทนศรัทธา กล่าวคือจากลัทธิศาสนาเดิม ๆ นั้นเน้นการใช้ศรัทธาอย่าง
เดียว โดยไม่ค านึงถึงปัญญา แต่พอมาถึงสมัยของพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าทรงสอนให้ใช้ปัญญา 
คือความเข้าใจในเหตุปัจจัย ความรู้ ความเข้าใจในกฎธรรมชาติ เข้ามาแทน ทรงสอนว่าก่อนจะเชื่อสิ่ง

                                                        
๗๙ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรรมพุทธศาสตร์  ฉบับประมวลธรรม, หน้า  ๙๐– ๙ . 
๘๐ วิสุทฺธ.ิ (ไทย)  / ๖๔. 
๘  พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), พุทธศาสนา ในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์, หน้า ๙๒–๙๓. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๔๕ 

ใดต้องผ่านการตรวจสอบก่อนเสมอ ถึงแม้ตัวพระองค์เองก็ทรงอนุญาตให้พระภิกษุตรวจสอบก่อน 
ก่อนที่จะเชื่อพระองค์เช่นกัน๘๒ 
 หลักการทั้ง ๓ นั้น ท าให้พระพุทธศาสนาเถรวาทมีความเชื่อต่างไปจากแนวความคิดเดิม 
โดยเฉพาะมีจุดเน้นอยู่ที่การใช้ปัญญาเข้ามาตรวจสอบให้ความเชื่อนั้นมีเหตุผล และเป็นความจริง 
หลักการหรือวิธีการพิจารณาสอบสวนแหล่งที่มาของความเชื่อมีปรากฏในพระไตรปิฎก ที่ชาวพุทธ
รู้จักกันในนาม กาลามสูตร ดังนี้ 
  . อย่าปลงใจเชื่อ ด้วยการฟังตามกันมา (มา อนุสฺสเวน) 
 ๒. อย่าปลงใจเชื่อ ด้วยการถือสืบๆกันมา (มา ปรมฺปราย) 
 ๓. อย่าปลงใจเชื่อ ด้วยการเล่าลือ (มา อิติกิราย) 
 ๔. อย่าปลงใจเชื่อ ด้วยการอ้างต ารา หรือคัมภีร์ (มา ปิฏกสมฺปทาเนน) 
 ๕. อย่าปลงใจเชื่อ เพราะตรรกะ (การคิดเอาเอง) (มา ตกฺกเหตุ) 
 ๖. อย่าปลงใจเชื่อ เพราะอนุมาน (มา นยเหตุ) 
 ๗. อย่าปลงใจเชื่อ ด้วยการคิดตรองตามแนวเหตุผล (มา อาการปริวิตกฺเกน) 
 ๘. อย่าปลงใจเชื่อ เพราะเข้าได้กับทฤษฎีที่พินิจไว้แล้ว (มา ทิฏฐินิชฺฌานกฺขนฺติยา) 
 ๙. ย่าปลงใจเชื่อ เพราะมองเห็นรูปลักษณะน่าจะเป็นไปได้ (มา ภพฺพรูปตาย) 
  ๐. อย่าปลงใจเชื่อ เพราะนับถือว่า ท่านสมณะนี้เป็นครูของเรา (มา สมโณ โน ครูติ)๘๓ 
 หลัก  ๐ ประการเหล่านี้ เป็นสิ่งที่กระตุ้นเตือนว่า ยังไม่ควรด่วนเชื่อสิ่งใดสิ่งหนึ่งว่าเป็น
จริง จนกว่าจะได้พิสูจน์ด้วยประสบการณ์ของตนเอง และในตอนท้ายของพระสูตรนี้ พระพุทธองค์
ทรงเน้นว่าควรท ากรรมดีและเชื่อกฎแห่งกรรม เพราะจะท าให้ได้รับประโยชน์ในโลกนี้และโลกหน้า๘๔ 
แต่อย่างไรก็ตาม บุคคลที่จะมีการเชื่อคือศรัทธาอันประกอบด้วยปัญญาด ารงตนอยู่ด้วยเหตุผล 
สามารถใช้ปัญญาได้ดีนั้น จะต้องอาศัยสิ่งที่เป็นมูลเหตุ ๕ ประการ คือ 
  . เป็นคนไม่มีความเห็นผิดเป็นอัธยาศัย 
 ๒. เป็นคนไม่คบหาสมาคมกับด้วยบุคคลผู้เป็นมิจฉาทิฏฐิ 
 ๓. ไม่เป็นคนหันหลังให้พระสัทธรรม 
 ๔. เป็นคนไม่มีมิจฉาวิตก 
 ๕. เป็นคนที่จมลงอยู่ในอารมณ์โดยอุบายอันแยบคาย๘๕ 

                                                        
๘๒ ม.มู. (บาลี)  ๒/๔๘๘/๔๓ –๔๓๒. 
๘๓ องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๖๖/๒๕๗. 
๘๔ องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๖๖/๒๖๒. 
๘๕ มูลนิธิอภิธรรมมหาธาตุวิทยาลัย, ปรมัตถธรรม ๔, (พระนครศรีอยุธยา : เลี่ยงเชียงเจริญ, ๒๕ ๒), 
หน้า ๒๗. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๔๖ 

 ส่วนการเชื่อที่มีลักษณะตรงข้ามกับศรัทธา ๔ ประการ ตามที่กล่าวมานั้น ทางพะพุทธ
ศาสนาเรียกว่าศรัทธาญาณวิปยุต หมายถึง ศรัทธาที่ปราศจากญาณ ไม่ประกอบด้วยปัญญา 
ปราศจากปรีชาหยั่งรู้ ปราศจากเหตุและผล เป็นความงมงาย เพราะเชื่อผู้อ่ืนและสิ่งอ่ืนว่าสามารถเป็น
ที่พ่ึงของตนได้ ดังเนื้อความที่ปรากฏในพระไตรปิฎกว่า “มนุษย์เป็นอันมากถูกภัยคุกคามแล้ว ย่อมถึง
ซึ่ง ภูเขา ป่า สวน และต้นไม้ศักดิ์สิทธิ์ว่าเป็นที่พ่ึง ที่พ่ึงนั้นแลไม่เกษม ที่พ่ึงนั้นไม่อุดม เพราะบุคคล
อาศัยที่พ่ึงนั้น ย่อมไม่พ้นจากทุกข์ท้ังปวงได้......๘๖” 
 ศรัทธาญาณวิปยุต จึงเกิดจากการเชื่อของมนุษย์ผู้ไม่ได้เรียนรู้ เกิดจากความกลัว การเชื่อ
ที่เกิดเพราะความไม่รู้เช่นนี้จึงแสดงออกในลักษณะที่เชื่อในอ านาจของสิ่งเหนือธรรมชาติ ในอ านาจ
ของวิญญาณ ในอ านาจของภูตผี หรือในอ านาจของเทพเจ้า๘๗ คนที่มีศรัทธาญาณวิปยุต จึงมีลักษณะ
ยกความสามารถของตนให้สิ่งอ่ืนที่มองไม่เห็น ยอมตนให้อยู่ใต้อ านาจของธรรมชาติที่เหนือตนหรือที่
มนุษย์สร้างขึ้นเอง ซึ่งจะเรียกว่าเทพเจ้า (Deity) ผลที่เกิดตามมาก็คือมนุษย์ต้องยอมให้เครื่องเซ่น
สังเวย แก่ธรรมชาตินั้น ๆ ลักษณะเช่นนี้ จึงเท่ากับมนุษย์ยอมเสียความเป็นใหญ่ในตน ยอมอยู่ใต้
อ านาจสิ่งที่ตนคิดว่า มีอ านาจเหนือตน (Supreme Being) และยอมเป็นผู้หมดเสรีภาพในตน 
 ศรัทธาญาณวิปยุตจึงมีลักษณะที่ไม่เชื่อกฎแห่งธรรมชาติหรือกฎแห่งกรรม เพราะมีการ
เชื่ออยู่บนพ้ืนฐานว่า ปัจจัยที่เป็นตัวก าหนดผลต่าง ๆ ก็คือการดลบันดาลของอ านาจเหนือธรรมชาติ 
ไม่ใช่เป็นผลจากการกระท าของมนุษย์ ตัวโยงความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับอ านาจดลบันดาล
เหล่านั้นก็คือความศรัทธา และวิธีปฏิบัติต่ออ านาจเหล่านั้นคือการบวงสรวงอ้อนวอน เพ่ือให้อ านาจ
ดังกล่าวดลบันดาลให้มนุษย์สมปรารถนา 
 นอกจากนั้นสิ่งที่คนส่วนมากเข้าใจและปฏิบัติตามกันอยู่  ก็จัดเป็นศรัทธาญาณวิปยุตได้ 
เช่น การเชื่อเรื่องการปฏิบัติเพ่ือพ้นทุกข์ที่ปรากฏในพระไตรปิฎก คือ อัตตกิลมถานุโยค การปฏิบัติ
แบบการทรมานตนมากเกินไป อย่างเช่นนิครนถ์นาฏะบุตร๘๘ ยึดถือปฏิบัติ และกามสุขัลลิกานุโยค 
การหมกมุ่นในกามคุณ หรือการปฏิบัติแบบสบายเกินไป อย่างเช่นพวกจารวาก ทั้งสองพวกนี้
พระพุทธศาสนาเถรวาทถือว่าเป็นญาณวิปยุต เพราะปฏิบัติตาม ๆ กันมาจนเป็นการเชื่อปรัมปรา 
พระองค์เคยทดลองแนวทางนั้นแล้วก็ไม่พ้นทุกข์ จึงตรัสบอกว่า ทางทั้งสองนั้นเป็นมิจฉาทิฏฐิไม่
ถูกต้อง ศรัทธาญาณวิปยุต ดังกล่าวนั้น มีพ้ืนฐานมาจากสาเหตุ ๔ ประการ คือ 

                                                        
๘๖ ขุ.ธ. (บาลี) ๒๕/ ๘๘/๕๐. 
๘๗ เสฐียร พันธรังษี, ศาสนาเปรียบเทียบ, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

๒๕๓๔), หน้า ๔๙๔. 
๘๘ นิครนถ์ นาฏะบุตร ที่ปรากฏในพระไตรปิฎกคนนี้ได้แก่ศาสดามหาวีระของศาสนาเชน อ้างใน กีรติ  

บุญเจือ, ปรัชญาอินเดีย (โดยเฉพาะอย่างยิ่งพุทธปรัชญา), (กรุงเทพมหานคร : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๒๒), 
หน้า ๓๙–๔ . 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๔๗ 

  . ปัญญาสังวัตตะนิกกัมมะอุปนิสสะยะตา อาศัยกรรมที่ไม่เป็นเหตุให้เกิดปัญญา 
 ๒. สัพยาปัชชะโลกุปปัตติ เกิดในโลกที่มีความพยาบาท 
 ๓. อินทะริยะอะปะริปากะตา มีปัญญินทรีย์ยังไม่แก่กล้า 
 ๔. กิเลสะอะวิทูระตา ห่างไกลจากกิเลส เมื่อบุคคลประกอบด้วยเหตุทั้ง ๔ ประการ
ดังกล่าวนี้ ก็จะเป็นปัจจัยส่งผลให้บุคคลนั้น กลายเป็นมิจฉาทิฏฐิ หรือส่งผลให้ประสบกับสิ่งอันไม่
เป็นไปเพ่ือปัญญา ๕ ประการ คือ 
  ) มีความเห็นผิดเป็นอัธยาศัย 
 ๒) มักคบกับบุคคลผู้ทีเป็นมิจฉาทิฏฐิ 
 ๓) มักจะเป็นคนหลังให้พระสัทธรรม 
 ๔) เป็นคนผู้มากไปด้วยมิจฉาวิตก 
 ๕) เป็นคนที่จมลงในอารมณ์โดยอุบายไม่แยบคาย 

 สรุปได้ว่า ในคัมภีร์ดั้งเดิมของพระพุทธศาสนาเถรวาทได้กล่าวถึงหลักการเชื่อหรือศรัทธา
ไว้อย่างเดียวคือ ตถาคตโพธิสัทธา แต่ในสมัยต่อมาพระโบราณาจารย์ได้ จัดศรัทธาไว้ ๔ ประเภทคือ 
กัมมสัทธา วิปากสัทธา กัมมัสสกตาสัทธา และตถาคตโพธิสัทธา ศรัทธาทั้ง ๔ ประเภทนั้น ตั้งอยู่บน
พ้ืนฐานแห่งการเชื่อในสิ่งที่ควรเชื่อ เป็นการเชื่อประกอบด้วยเหตุผล ความมั่นใจในความจริง ความดี 
และในการท าความดีไม่ลู่ไหลไปตามลักษณะภายนอก จึงจัดเข้าในสัทธาญาณสัมปยุต ส่วนศรัทธาที่มี
ลักษณะตรงกันข้าม คือศรัทธาที่เกิดจากอวิชชาปราศจากปัญญา เป็นศรัทธาที่ไม่มีเหตุผล ไม่สามารถ
พิสูจน์ได้ ไม่เป็นไปเพ่ือความสิ้นทุกข์ จัดเข้าในศรัทธาญาณวิปยุต ซึ่งเป็นการเชื่อคือศรัทธาที่
พระพุทธศาสนาปฏิเสธ 

 ๒.๕.๒ ลักษณะศรัทธาในสังคมไทย 
 พระพุทธศาสนา หรือ ศาสนาพุทธ เป็นศาสนาที่ประชาชนส่วนใหญ่ในสังคมไทยยึดถือ
และปฏิบัติสืบทอดต่อกันมาจากอดีจนถึงปัจจุบัน ผ่านการหล่อหลอมมาหลายชั่วอายุคน ท าให้เกิด
ทัศนะ วิถีการด าเนินชีวิต การแสดงออกทางสังคม ดังนั้น ศรัทธา จึงหมายถึงความเชื่อน าให้บุคคลเข้า
ไปใกล้ เข้าไปศึกษา ฉะนั้น ความสงสัยจึงท าให้มนุษย์มีศรัทธาเข้าไปศึกษาว่าอะไรและท าไมของ
เรื่องราวต่าง ๆ นั้น จึงได้เป็นเช่นนั้นจึงได้ผลอย่างนี้ ท าไมเรื่องบางเรื่องจึงท าให้มนุษย์เป็นทุกข์
ทรมาน ท าไมมนุษย์จึงไม่มีความสุขใจ ท าไมมนุษย์จึงไม่มีความส าเร็จตามความต้องการ ความสงสัย
ต่าง ๆ จึงเกิดข้ึนแก่มนุษย์มากมายคือ 
  ) อะไรเป็นสิ่งสร้างโลก  และสร้างเมื่อไร 
 ๒) โลกเป็นของใคร และถูกสร้างมาเพ่ือใคร 
 ๓) ท าไมจึงต้องมีสิ่งมีชีวิตต่างๆมากมายในโลก 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๔๘ 

 ๔) ใครเป็นผู้ที่มีอ านาจปกครองสิ่งเหล่านี้ 
 จะเห็นได้ว่า มนุษย์ไม่สามารถที่จะหาค าตอบเหล่านี้ จากค าถามโดยเพียงข้อสังเกตของ
มนุษย์เอง ทั้งไม่สามารถที่จะรู้ได้ด้วยเพียงเหตุและผล มนุษย์จึงความเชื่อว่า จะต้องมีจุดมุ่งหมายต่อ
ชีวิตของคน และต่อชีวิตทั่ว ๆ ไป ถึงแม้ว่ามนุษย์จะยังไม่สามารถรู้ถึงจุดมุ่งหมายนั้นเป็นอย่างไร 
มนุษย์จึงสรุปจากข้อสังเกตของตนเองว่า จะต้องมีระเบียบอยู่ในธรรมชาติ 
 จากความเชื่อนี้ ชีวิตมนุษย์นั้นจึงมีจุดมุ่งหมายโดยทั่วไป ซึ่งแต่ละบุคคลที่อาศัยอยู่ด้วยกัน 
จึงท าให้เกิดสถาบันทางศาสนาขึ้น ด้วยเหตุนี้ พระพุทธศาสนาจึงสอนถึงเรื่องศรัทธา มนุษย์เราเมื่อมี
ศรัทธาแล้วย่อมจะมีธรรมอ่ืน ๆ ตามมาด้วย ศรัทธาเป็นเพียงเครื่องน าทาง ศรัทธาเป็นผู้ชักน าให้
บุคคลเข้าหา ให้สนทนา ให้ตั้งใจฟัง ให้จดจ า ให้น าไปพิจารณาให้บุคคลได้บรรลุจุดมุ่งหมายอันสูงสุด
แห่งชีวิต ดังบาลีว่า “สทฺธาย ตรติ โอฆ ” แปลว่า คนย่อมข้ามโอฆะได้ด้วยเพราะมีศรัทธา 
 ศรัทธา คือ ธรรมอันเป็นก าลังที่ท าให้มนุษย์เกิดความคิด ซึ่งเป็นเครื่องเกื้อหนุนแก่การที่
จะน าไปสู่การบรรลุอริยมรรค คนเราจะท าอะไรให้ประสบกับผลส าเร็จได้นั้น เบื้องต้นต้องเป็นคนที่มี
ศรัทธา คนเราเมื่อมีศรัทธาแล้ว ย่อมจะมีก าลังกาย ก าลังใจ ก าลังความคิด ท าให้มนุษย์เกิดความ
วิริยะอุสาหะ ในการที่จะเกิดความพยายามกระท ากิจการทั้งหลายทางโลกและทางธรรม ในการ
ด าเนินกิจการไปด้วยความพยายามนั้น จะด าเนินไปด้วยความไม่ประมาท เพราะบุคคลผู้ที่มีความ
ประมาทนั้นเป็นเป็นหนทางน าไปสู่ความตาย ความเสียหายและความพินาศ การด าเนินกิจการทั้งทาง
โลกและทางธรรม จึงต้องอาศัยบุคคลผู้มีสติ และสตินั้นจะส่งผลให้คนมีสมาธิ สติควบคุมสมาธิ คือ  
ธรรมอันเป็นพลังแห่งความมั่นคงให้บุคคลด าเนินชีวิตไปด้วยความมั่นใจ กล้าหาญ ไม่หวาดกลัวแก่ภัย
ต่าง ๆ ที่จะเกิดขึ้น ในที่สุดก็จะท าให้คนได้รับสิ่งที่พึงปรารถนา คือ แสงสว่างแห่งปัญญา ปัญญาท าให้
คนรู้ดีรู้ชั่ว รู้ผิดรู้ถูก รู้คุณรู้โทษ รู้ประโยชน์และสิ่งที่มิใช่ประโยชน์ รู้บุญและรู้บาป เพราะฉะนั้น 
ศรัทธาจึงเป็นธรรมที่ท าให้เกิดก าลังอย่างมหาศาลในทางพระพุทธศาสนา จึงเรียกว่าพละธรรม ๕ 
ประการ คือ 
  ) ศรัทธา คือ เชื่อสิ่งที่ควรเชื่อ 
 ๒) วิริยะ คือ  ความขยันหมั่นเพียรในทางที่ชอบธรรม 
 ๓) สติ คือ ความระลึกได้ จ าได้หมายรู้ 
 ๔) สมาธิ คือ ความตั้งใจมั่น มั่นคงเด็ดเด่ียวแน่วแน่ 
 ๕) ปัญญา คือ ความรอบรู้ในสิ่งต่าง ๆ ตามสภาวะความเป็นจริง 
 ศรัทธา ตามความเชื่อของมนุษย์นั้น คนไทยก็เป็นมนุษย์ที่มีความเชื่อในเรื่องราวต่าง  ๆ 
เช่น เชื่อเรื่องผีสางเทวดา เชื่อเรื่องพระพรหม และเชื่อเรื่องสัตว์ในอบายภูมิ คนไทยยังมีความเชื่อเรื่อง
ชีวิตที่มิใช่มนุษย์ และสัตว์อีกจ าพวกซึ่งอยู่ในภพภูมิระดับเดียวกันกับมนุษย์ แต่อยู่ต่างมิติและต่าง

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๔๙ 

สภาวะชีวิตกัน เรียกสิ่งที่มีชีวิตต่างมิติกันนี้ว่า ผีสางเทวดา ผีสางและเทวดาเหล่านั้น ก็เป็นความเชื่อ
ท้องถิ่นซึ่งมีอยู่ อันเป็นความเชื่อพ้ืนฐานของสังคมไทยสมัยก่อน 
 พอที่จะจับประเด็นได้ว่า คนไทยสมัยก่อนนั้นมีแนวความคิด ความเชื่อผสมผสานกัน 
เพราะความที่ยัง ไม่เป็นปึกแผ่นของบ้านเมือง เมื่อใครมีอ านาจปกครองก็น าเอาลัทธิความคิดความ
เชื่อของตนไปใช้ปฏิบัติ ผู้ที่ถูกปกครองก็ต้องจ าใจปฏิบัติตามกลุ่มชนในสังคมนั้น ๆ 
 ศรัทธา ตามคติความเชื่อของพราหมณ์ได้มีแนวความคิดความเชื่อเข้ามาสู่แผ่นดินไทย
ตั้งแต่ก่อนสมัยสุโขทัย เมื่ออาณาจักรกัมพูชาของชนชาติขอมได้แผ่ขยายอ านาจทางการเมืองการ
ปกครองเข้ามาทางภาคตะวันออกเฉียงเหนือ และบางส่วนของพ้ืนที่ภาคกลางของไทย เมื่อไทยได้ตั้ง
อาณาจักรสุโขทัยขึ้นเป็นอิสระจากอ านาจทางการเมืองของพวกขอมแล้ว ไทยก็ได้สร้างความเป็น
อิสรภาพทางวัฒนธรรมทั้งในด้านแนวความคิดความเชื่อ แนวทางการด าเนินชีวิตอย่างไทย ตามหลัก
ค าสอนในพระพุทธศาสนาเถรวาท อาณาจักรสุโขทัยจึงเป็นอาณาจักรที่นับถือพระพุทธศาสนาเถรวาท
เป็นหลัก 
 ผู้วิจัยมีความเห็นว่าความที่คนไทยเราเคยมีความสัมพันธ์กับอาณาจักชาติขอมมาก่อน
ร่องรอยทางวัฒนธรรมของไทยแบบพราหมณ์จึงยังมีอยู่ มีข้อที่น่าสังเกต คือ ระยะต้นๆนั้น คติแบบ
พราหมณ์ที่มีอยู่ในสมัยสุโขทัย เป็นเพียงร่องรอยทางวัฒนธรรมดั้งเดิมเท่านั้นอ านาจแห่งแนวความคิด
ความเชื่อตามคตินี้ จึงจ ากัดขอบเขตอยู่แต่ภายใน เทวสถานอันศักดิ์สิทธิ์ เท่านั้น มิได้มีอ านาจมิได้มี
บทบาทต่อวิถีการด าเนินชีวิตของประชาชน และสังคมไทยส่วนรวมแต่ประการใดเลย 
 ความเชื่อในอ านาจของไสยศาสตร์ อ านาจของสิ่งศักดิ์สิทธิ์  ตลอดถึงบุญฤทธิ์และ 
วิทยาคมต่าง ๆ นั้นน่าจะเป็นความเชื่อ และการปฎิบัติที่มีมาตั้งแต่สมัยก่อนสุโขทัยความรู้เรื่องนี้ชาว
ไทยน่าจะมีอยู่ เพราะตกอยู่ในการปกครองของชนชาติขอมมาก่อน ในช่วงที่สมัยขอมรุ่งเรืองอ านาจ
นั้น แต่ก็ไม่มีหลักฐานที่ปรากฏชัด จะมีก็แต่หลักฐานในศิลาจารึกของวัดป่ามะม่วงที่ได้กล่าวไว้ในหลัก
ศิลาจารึก เมื่อ พ.ศ.  ๙๐๔ ว่า “พระมหาธรรมราชาลิไทยทรงมีความรู้ความเชี่ยวชาญในทาง
โหราศาสตร์ มีการพยากรณ์สิ่งต่าง ๆ ได้แม่นย า” 
 อย่างไรก็ตาม คงจะเป็นที่ยอมรับกันได้โดยทั่วไปว่า ไม่ใช่พระพุทธศาสนาเท่านั้นที่ได้
อธิบายเรื่องศรัทธา ยังมีลัทธิความเชื่ออ่ืนอีกที่มีอิทธิพลต่อความเข้าใจในเรื่องความเชื่อของชาวไทย
พุทธ ชีวิตของชาวไทยพุทธ ท่านพระยาอนุมานราชธนได้กล่าวไว้ว่า “ชนชาติไทยได้นับถือศาสนา  
ต่าง ๆ ซ้อนกันอยู่ในรูปแบบของเจดีย์ 
 จะเห็นได้ว่า ชาวไทยพุทธนั้นยังได้นับถือผีสางเทวดา เป็นพ้ืนฐานของความเชื่อถือมาก่อน 
ถัดขึ้นไปก็เป็นการนับถือไสยศาสตร์ ซึ่งมีคติมาจากศาสนาพราหมณ์และฮินดู สูงขึ้นไปอีกก็นับถือ
พระพุทธศาสนา อันเป็นการวิวัฒนาการทางความคิดความเชื่อของชาวไทยพุทธนั้นเอง 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๕๐ 

 ตามลักษณะความคิดความเชื่อเรื่องไสยศาสตร์ และเรื่องศาสนาของชาวไทยพุทธนั้นจะมี
ระดับความคิดความเชื่อแตกต่าง เช่น ถ้าเป็นชาวบ้านสามัญชนโดยทั่วไป ที่ไม่มีการศึกษา ก็จะมี
ความคิดความเชื่อตาม ๆ กัน คือ ตามผู้น าในสังคมในชุมชนนั้นๆถ้าเป็นระดับของผู้ที่มีการเรียนรู้มี
ความเข้าใจทางพิธีการ มีการศึกษาก็การศึกษาก็จะมีความคิดความเชื่อตามครูอาจารย์ที่สอนสืบ  ๆ 
กันมา และอาจจะถูกยกย่องให้เป็นเจ้าพิธีการ หรือเจ้าพิธีกรรมให้เป็นครู เป็นอาจารย์เป็นที่เคารพนับ
ถือของชุมชนนั้นสืบต่อไป ถ้าเป็นระดับที่มีการประพฤติปฏิบัติตามหลักค าสั่งสอนของพระศาสนา
อย่างเคร่งครัดและจริงจัง ก็จะมีความคิดความเชื่อที่ถูกต้องมากขึ้น ก็จะได้บรรลุมรรคผลตามบุญ
วาสนาบารมีของแต่ละบุคคล และก็จะเป็นผู้ที่มีความเข้าใจหลักธรรมค าสั่งสอนตามสภาวธรรมตาม
ความเป็นจริง แล้วก็จะพัฒนาความคิดความเชื่อของตนเองจนเกิดเป็นปัญญาอันสูงสุดได้ 
 ธรรมเนียม รีตประเพณี และศาสนาที่ปฏิบัติกันอยู่ในชีวิตประจ าวันของบุคคลและ
สังคมไทยที่มีในปัจจุบัน ถึงแม้ว่าจะมีความคิดความเชื่อที่ เข้าใจต่างกัน แต่ก็มีการพัฒนาของ
พระพุทธศาสนาในสังคมไทย พัฒนาหลักพิธีกรรม และการจัดระเบียบองค์กรของพระพุทธศาสนาใน
ประเทศไทย เพ่ือให้สอดคล้องกับการด าเนินชีวิตของมนุษย์ในสังคม ถึงจะอย่างไรก็ต้องเน้นบทบาท
ความคิดความเชื่อแบบพุทธเข้าไปในสถาบันต่าง ๆ ที่มีบทบาทส าคัญต่อองค์กรทางสังคม โดยเน้น
วัฒนธรรมไทย เอกลักษณ์ไทย ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน 
 ดังนั้น ศรัทธาที่พึงประสงค์ในพระพุทธศาสนา จึงเป็นความคิดความเชื่อ ความเลื่อมใสที่มี
ปัญญามารับรอง คือ สัทธาญาณสัมปยุต ซึ่งเป็นศรัทธาที่มีกระบวนการพัฒนาทางปัญญา และเมื่อ
พัฒนาได้ถึงขั้นสูงสุดแล้ว ก็จะเป็นศรัทธาที่มีลักษณะตรงกันข้าม คือ “อัสสัทธา” ซึ่งเป็นคุณสมบัติ
ของพระอรหันต์ 
 อัสสัทธา คือ ความไม่เชื่อ หมายถึงไม่เชื่อถือผู้อ่ืนซึ่งเป็นคุณลักษณะ คุณสมบัติของพระ
อรหันต์ เพราะว่าพระอรหันต์จะมีคุณลักษณะที่ เป็น อัสสัทธา ทั้งนี้เพราะพระอรหันต์ได้รู้ได้เห็น
ประจักษ์แล้วจึงไม่ต้องเชื่อใคร ๆ หรือต่อเหตุผลใด ๆ อีกอย่างไรก็ตามศรัทธาก็ยังคงมีความส าคัญเป็น
อย่างยิ่ง ศรัทธาเป็นพลังที่สามารถยึดเหนี่ยวบุคคลไว้ ไม่ให้ลู่ไหลไปตามกระแส ไม่ให้คล้อยตามไปกับ
สิ่งจูงใจอ่ืน ๆ 
 ศรัทธา เป็นพลังผลักดันให้กระแสความคิดของมนุษย์เป็นไปตามกระบวนทัศน์ที่ดี     
ตามแนวทางที่ศรัทธาได้ตระเตรียมไว้ ท าให้มนุษย์มีแนวความคิดความเชื่อที่ถูกต้องตามศีลธรรม 
ส าหรับปุถุชนสามัญโดยทั่วไปแล้ว ศีลธรรมที่จะด ารงอยู่ได้ ก็เพราะอาศัยศรัทธาโดยเริ่มต้นด้วย
กระบวนทัศน์ ที่การฝึกอบรมศีลธรรมด้วยแนวความคิดความเชื่อในลักษณ์ใดลักษณะหนึ่งเสียก่อน 
เช่น การฝึกอบรมด้วยการอาศัยค าแนะน าสั่งสอนจากผู้อ่ืน ท าให้บุคคลนั้นได้รับความพอใจในเหตุผล
เบื้องต้น แล้วจึงเชื่อในความมีเหตุผลนั้น หรือลักษณะอันสมควรแก่เหตุผล การอบรมจะท าให้เกิด
ความเข้าใจเพ่ิมขึ้น และก็พัฒนาความคิดความเชื่อน าไปสู่การมองเหตุผลที่ถูกต้องได้ด้วยการปฏิบัติ

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๕  

ตามหลักของพระพุทธศาสนาที่เป็นสัมมาทิฏฐิ สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “ดูก่อน
พราหมณ์ กุลบุตรผู้มี ศรัทธาออกบวชจากเรือน เป็นบรรพชิตอุทิศเฉพาะเรา ยังกุลบุตรเหล่านั้นให้ถือ
ตาม และยังประชุมชนเหล่านั้นให้ปฏิบัติตามแบบอย่างของเรา” 
 นอกจากนี้ ศรัทธายังมีมาในหัวข้อธรรมอ่ืน ๆ เพ่ือควบคุมศรัทธาให้อยู่ในความหมายที่
ถูกต้อง ถ้าที่ใดมีธรรมข้อที่ว่าด้วยศรัทธาก็จะต้องมีธรรมข้อที่ว่าด้วยปัญญาอยู่ด้วยเสมอ เช่น 
  ) ในสัมปรายิกัตถธรรม คือ สัททาสัมปทา สีลสัมปทา จาคสัมปทา และปัญญา
สัมปทา 
 ๒) ในสมชีวิธรรม  คือ สัทธา สีละ จาคะ และปัญญา 
 ๓) ในเวสารัชชกรณธรรม คือ สัทธา สีละ พาหุสัจจะ วิริยารัมภะ และปัญญา 
 ๔) ในอริยทรัพย์  คือ สัทธา สีละ หิริ โอตัปปะ พาหุสัจจะ จาคะ และ
ปัญญา 
 ตามปกติแล้ว ศรัทธา ย่อมจะมาเป็นข้อที่หนึ่ง และปัญญาจะมาเป็นข้อสุดท้าย แต่ถ้าใน
กรณีใดที่กล่าวถึงปัญญาแล้ว ไม่จ าเป็นต้องกล่าวถึงศรัทธาอีก จะเห็นได้ว่าปัญญานั้นส าคัญกว่าศรัทธา 
โดยทั่วไปปัญญาอยู่ในฐานะเป็นตัวควบคุม และอยู่ในฐานะท่ีเป็นองค์ประกอบที่ส าคัญ 
 ครั้งหนึ่ง พระโมคัลลานะได้กล่าวกับ พระสารีบุตรตอนหนึ่งว่า “ท่านผู้มีอายุกุลบุตร  
เหล่าใด เป็นผู้ที่มีศรัทธาออกบวชจากเรือนเป็นบรรพชิต จะเป็นผู้ไม่โอ้อวด ไม่มีมารยา ไม่หลวกลวง      
ไม่ฟุ้งซ่าน ไม่ถือตัว ไม่กลับกลอก จะคุ้มครองอินทรีย์ทั้งหลาย ได้รู้ประมาณในโภชนะ ประกอบความ
เพียรอยู่เป็นนิตย์ มีความเคารพอย่างแรงกล้าในสิกขา ไม่เป็นคนมักมาก มีสติสัมปชัญญะตั้งมั่น       
มีจิตใจมั่นคงแน่วแน่ มีปัญญา และฟังธรรมของท่านพระสารีบุตรแล้ว จะเป็นเหมือนได้ดื่มกลืนไว้ด้วย
ใจ พระสารีบุตรเป็นเพ่ือนพรหมจรรย์ที่ท าให้กุลบุตรออกจาก “อกุศล และ ให้ตั้งอยู่ในกุศล” 
 ตามความหมายนี้ ศรัทธาจึงเป็นคุณสมบัติที่จะน าไปสู่คุณความดี เป็นองค์ธรรมกระตุ้นให้
บุคคลมีความใฝ่ดี ถ้าบุคคลเมื่อไม่มีศรัทธาแล้ว ก็จะเป็นคนที่ไม่สนใจออกบวชไม่ศึกษาธรรมจะเป็น
คนโอ้อวด ไม่มีมารยาท หลอกลวง ฟุ้งซ่าน ถือตัว กลับกลอก ปากกล้า ไม่คุ้มครองอินทรีย์ทั้งหลาย 
ไม่รู้ประมาณในโภชนะ ไม่ประกอบความเพียร ไม่มีความเคารพในสิกขา เป็นคนมักมากและย่อหย่อน 
เกียจคร้าน มีสติสัมปชัญญะฟ่ันเฟือน มีจิตใจฟุ้งซ่าน มีปัญญาทรามและเป็นดังคนใบ้ 
 ศรัทธา มีก าลังได้โอกาสแล้ว เพราะในเวลานี้ไม่มีเหตุเครื่องกังวล คือ วิตกวิจารณ์  แม้
สมาธิก็ปรากฏได้เพราะได้สหายคือศรัทธาเป็นก าลัง ฉะนั้น พึงทราบว่า ทุติยฌานนี้เท่านั้น พระผู้มี
พระภาคเจ้า จึงได้ตรัสไว้อย่างนี้ฯ แต่ในคัมภีร์วิภังค์ พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ตรัสถึงสัมปสาทนสัทธา 
คือ ความเชื่อถือ ความปลงใจเชื่อ ความเลื่อมใสยิ่งแล้ว 
 จะเห็นไดว้่า มนุษย์ที่มีศรัทธานั้นสามารถที่จะท าอะไรก็ได้ แต่ถ้าเป็นศรัทธาที่ขาดปัญญา 
(สัทธาญาณวิปปยุต) คือ ศรัทธาที่ขาดปัญญาพิจารณา ไม่รู้ไม่เข้าใจในเหตุและผลว่าที่ท าไปแล้วจะ

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๕๒ 

เป็นประโยชน์อย่างไรหรือไม่ ผู้ที่มีศรัทธาก็ไม่ทันได้พิจารณา ก็ให้ได้ทุกสิ่งทุกอย่าง แม้ชีวิ ตเลือดเนื้อ
ของตัวเองก็ยังสามารถที่จะให้ได้ ผู้ที่มีศรัทธาก็ต้องพิจารณาเหมือนกัน ถ้าผู้ที่มีศรัทธายังไม่ทัน
พิจารณา ศรัทธาถ้าขาดปัญญาแล้วก็เป็นศรัทธาที่มีโทษได้ เช่น ที่พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ตรัสไว้ว่า 
“ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย บรรดาคนที่มีศรัทธาเลื่อมใสนั้นมีอยู่  เขาสามารถที่จะสละเลือดเนื้อของตน
ถวายพระก็ได้ ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย ฉะนั้นภิกษุไม่พึงฉันเนื้อมนุษย์ ภิกษุรูปนั้นต้องอาบัติถุลลัจจัย อนึ่ง  
ภิกษุยังมิได้พิจารณาไม่พึงฉันเนื้อ รูปใดฉัน รูปนั้นต้องอาบัติทุกกฏ” 
 

๒.๖ พัฒนาการของศรัทธา 
 ความเชื่อของคนไทยเรา ส่วนใหญ่แล้วได้รับอิทธิพลมาจากพระพุทธศาสนาลัทธิพราหมณ์ 
และอิทธิพลจากวัฒนธรรมอ่ืน ๆ ตลอดถึงความเชื่อความรู้จากนักคิดของคนไทยสมัยโบราณ โดยได้
ปฏิบัติสืบ ๆ กันมาจนกลายเป็นความเชื่อทางวัฒนธรรมและประเพณีจนทุกวันนี้ 
 สังคมของคนไทย ได้นับถือพระพุทธศาสนาซึ่งมีสถาบันวัดและพระสงฆ์ที่มีบทบาท
เกี่ยวกับวิถีชีวิตของประชาชนชาวไทย วัดและพระสงฆ์เป็นศูนย์กลางทางความเชื่อเป็นศูนย์กลางทาง
วัฒนธรรม พระสงฆ์ได้มีอิทธิพลต่อสังคมคนไทยเป็นอย่างมาก โดยความเป็นผู้น าทางจิตใจและเป็น
ศูนย์กลางแห่งความเชื่อความเลื่อมใส ท าให้คนไทยได้เคารพนับถือพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ า
ชาติ 
 การนับถือพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาตินั้น ชาวพุทธไทยทั้งที่เจริญแล้วและยัง
ไม่เจริญ ก็ย่อมจะมีความเชื่อแตกต่างกันไป ผู้ที่มีความเชื่อไสยศาสตร์ก็มีมากและจะแตกต่างกันก็แต่
ว่าใครจะมีความเชื่อมาก หรือใครจะมีความเชื่อน้อยกว่ากันเท่านั้นความเชื่อนี้ไม่ใช่ว่าจะมีอยู่แต่ในหมู่
ชุมชนที่เรียกกันว่าชาวบ้านเท่านั้น แม้แต่ในชุมชนที่เรียกตัวเองว่าปัญญาชนแล้ว ก็ยังปรากฏว่ามี
ความเชื่อเรื่องไสยศาสตร์อยู่เหมือนกัน 
 เพราะฉะนั้น จึงสามารถที่จะกล่าวได้ว่า เดิมทีเดียวนั้นมนุษย์ ได้นับถือไสยศาสตร์กันมา
ก่อน ไม่ใช่แต่เฉพาะชาวไทยเราเท่านั้น แม้ว่าจะเป็นจีน แขก ฝรั่งหรือชนชาติใดภาษาใดในโลกนี้ก็นับ
ผีเป็นสรณะกันมาก่อนด้วยกันทั้งนั้น ตลอดจนถือเครื่องรางของขลัง สิ่งศักดิ์สิทธิ์และถือโชคลางด้วย 
ในปัจจุบันนี้ก็ยังมีการนับถือไสยศาสตร์กันอยู่จะต่างกันก็แต่ระหว่างชนชาติหรือผู้ที่นับถือนั้นว่าจะมี
ลักษณะที่ประณีต หรือหยาบกว่ากัน  อันเป็นเรื่องปลีกย่อยเท่านั้นเอง หาใช่ต่างกันด้วยมูลฐานแห่ง
ความเชื่อไม่ 
 ดังมีค ากล่าวของคนไทยอยู่บทหนึ่งว่า พุทธกับไสยย่อมอาศัยกัน พุทธในที่นี้หมายถึง
พระพุทธศาสนา ส่วนค าว่าไสยในที่นี้ ก็หมายถึงลัทธิอ่ืน ๆ อันเนื่องด้วยเวทมนตร์คาถา ซึ่งส่วนใหญ่
ได้มาจากลัทธิในประเทศอินเดีย ถ้าเป็นต าราว่าด้วยเรื่องเวทมนตร์คาถานี้ก็จะเรียกว่า ไสยศาสตร์   
ซึ่งหมายถึงความเชื่อและความรู้อันเนื่องด้วยสิ่งลึกลับที่เข้าใจว่าอยู่เหนือธรรมชาติ ที่ไม่สามารถจะ

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๕๓ 

ทราบหรือพิสูจน์ได้ด้วยเหตุและผลทางวิทยาศาสตร์ เช่น เรื่องผีสางเทวดา สิ่งศักดิ์สิทธิ์ เครื่องรางของ
ขลังรวมทั้งเรื่องโชคลาภ และเคราะห์กรรมด้วย 
 สรุปได้ว่า สังคมไทยมีศาสนาพุทธเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจมาแต่อดีต และเป็นศาสนาที่คน
ไทยนับถือมากที่สุด หลักธรรมค าสอนของพระพุทธศาสนาเป็นแนวปฏิบัติในการด ารงชีวิต เป็นสิ่งที่
ช่วยอบรมขัดเกลา ให้ชาวไทยมีเมตตา อ่อนน้อม จิตใจดี ช่วยเหลือซึ่งกันและกันทั้งนี้หลักธรรมค า
สอนในพระพุทธศาสนาล้วนสอนให้พุทธศาสนิกชนเป็นคนดี มีศีลธรรมยึดหลักเหตุผล และความเป็น
จริง นอกจากหลักค าสอนแล้ว ยังมีประเพณีทางพระพุทธศาสนาที่พุทธศาสนิกชนไทยได้ประกอบ
พิธีกรรม เพื่อกุศล และเพ่ือสืบทอดพระพุทธศาสนา เช่น ประเพณีทอดกฐิน แห่เทียนพรรษา เป็นต้น 
จะเห็นได้ว่าพุทธศาสนาได้มีบทบาทในการด าเนินชีวิตของคนไทยตั้งแต่อดีต จวบจนปัจจุบันนี้ 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



บทท่ี ๓ 

 

บทบาทการปลูกฝังศรัทธาของพระสังฆาธิการในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

 ในบทที่ ๓ นี้ผู้วิจัยจะศึกษาวิเคราะห์ความหมายและความเป็นมา บทบาทของพระสงฆ์
สมัยพุทธกาล บทบาทของพระสงฆ์หลังพุทธกาล บทบาทของพระสงฆ์ในประเทศไทย และบทบาท
ของพระสังฆาธิการในอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร ในการปลูกฝังศรัทธา 
 

๓.๑ ความหมายและความเป็นมา  

 พระสงฆ์ หมายถึง หมู่หรือคณะของพระภิกษุผู้เป็นสาวกของพระพุทธเจ้าผู้ได้สละ
บ้านเรือนออกบวชถือเพศเป็นบรรพชิตในพระพุทธศาสนาเพ่ือศึกษาพระธรรมวินัยตามพุทธประเพณี 
สามารถแบ่งพระสงฆ์ในพระพุทธศาสนาออกเป็น ๒ ประเภท  คือ 
  . สมมติสงฆ์ หมายถึง กุลบุตรผู้เข้ามาบวชเป็นพระภิกษุด้วยญัตติจตุตถกรรม เพ่ือปฏิบัติ
และรักษาพระธรรมวินัย ตามความรู้ ความสามารถ และปฏิบัติตนเพ่ือความสะอาด สว่าง และสงบ
แห่งจิตใจ สมมติสงฆ์แบ่งออกเป็น ๔ ประเภท ตามลักษณะการประกอบสังฆกรรม คือ 
   .  จตุวรรค คือ ภิกษุสงฆ์ จ านวน ๔ รูป สามารถท าสังฆกรรมได้ทุกชนิด ยกเว้น
การบวชพระปวารณา (พิธีกรรมที่กระท าในวันออกพรรษา) 
   .๒ วีสติวรรค คือ ภิกษุสงฆ์ จ านวน ๒๐ รูป สามารถท าสังฆกรรมได้ทุกชนิด 
 ๒. อริยสงฆ์ หมายถึง สาวกของพระพุทธเจ้าผู้บรรลุธรรมตั้งแต่ระดับต้นจนถึงระดับสูง 
แต่เดิมเรียกว่า สาวกสงฆ์ แบ่งออกเป็น ๔ ประเภท คือ 
  ๒.  พระโสดาบัน หมายถึง ผู้ละกิเลส ๓ ชนิด คือ สักกายทิฏฐิ (ความเห็นว่ามี
ตัวตนหรือความยึดมั่นในตัวตน) วิจิกิจฉา (ความลังเลสงสัย) สีลัพพตปรามาส (การยึดถือศีลและวัตร
อย่างงมงาย) 
  ๒.๒ พระสกิทาคามี หมายถึง ผู้ละกิเลส ๓ ข้อข้างต้นได้และท าราคะ โทสะ โมหะ 
ให้เบาบางลง 
  ๒.๓ พระอนาคามี หมายถึง ผู้ละกิเลสเพ่ิมขึ้นอีก ๒ อย่าง คือ กามราคะ (ความติด
ใจในกามคุณ) ปฏิฆะ (ความกระทบกระท่ังในใจ) 

                                                        
   พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, พิมพ์ครั้งที่  ๕, 
(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ บริษัท สหธรรมิก จ ากัด, ๒๕๕๒), หน้า ๓๙๕. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๕๕ 

  ๒.๔ พระอรหันต์ หมายถึง ผู้ละกิเลสที่ประณีตได้ ๕ อย่าง คือ รูปราคะ (ความติดใน
รูปธรรมอันประณีต) อรูปราคะ (ความติดในอรูปธรรม) มานะ (ความส าคัญตน) อุทธัจจะ (ความ
ฟุ้งซ่าน) อวิชชา (ความไม่รู้จริง) 
 สงฆ์ หรือ สงฺฆ ในภาษาบาลีแปลว่า หมู่ เช่นในค าว่าภิกษุสงฆ์ แปลว่า หมู่ภิกษุ ใช้ใน
ความหมายว่า ภิกษุทั้งปวงก็ได้ เช่น “จีวรนี้เป็นของสงฆ์ ควรจะจัดเป็นพิธีสงฆ์ถวาย” เมื่อใช้ควบกับ
ค าว่า พระ เป็น พระสงฆ์ ซึ่งมีความหมายว่าภิกษุ เช่น “นิมนต์ภิกษุสงฆ์มาฉันในงานเมื่อวาน          
มีพระสงฆ์มาเป็นจ านวนมาก” ตามพระวินัย ภิกษุตั้งแต่ ๔ รูปขึ้นไปจึงเรียกว่าสงฆ์ เช่นในค าว่า   
สังฆกรรม (กรรมที่สงฆ์ คือภิกษุตั้งแต่ ๔ รูปขึ้นไปพึงท ารวมกัน) 
 

๓.๒ บทบาทของพระสงฆ์สมัยพุทธกาล 

 ในสมัยพุทธกาล สภาพทั่วไปในอินเดียสมัยนั้น ด้านการเมือง ส่วนใหญ่มีระบบการ
ปกครองแบบราชาธิปไตย ด้านเศรษฐกิจ การค้าขายขยายตัวอย่างกว้างขวาง ด้านสังคม แบ่งเป็น ๔ 
วรรณะอย่างชัดเจน วรรณะสูง คือ กษัตริย์และพราหมณ์  มีอ านาจและเงินทอง ส่วนคนวรรณะต่ า  
ซึ่งมีเป็นจ านวนมาก มีความยากจน ได้รับการดูถูกเหยียดหยาม และถูกตัดสิทธิต่าง ๆ ด้านศาสนา  
พวกพราหมณ์ซึ่งเป็นนักบวชดั้งเดิม ก็มุ่งเน้นการประกอพิธีกรรมอย่างใหญ่โต เพ่ือตอบสนองต่อคนมี
อ านาจ ขณะเดียวกัน ก็มีนักบวชอีกกลุ่มหนึ่งเรียกว่า สมณะ เกิดความเบื่อหน่ายในสภาพสังคมเช่นนี้  
จึงออกแสวงหาสัจธรรมจนตั้งเป็นลัทธิต่าง ๆ มากมาย นอกจากนั้น ยังมีการเผยแผ่ลัทธิความเชื่อของ
ตน พร้อมกับโจมตีลัทธิอื่น ๆ เพ่ือดึงคนในวรรณะต่าง ๆ โดยเฉพาะคนวรรณะท่ีมีบทบาททางสังคมสูง
มาเป็นสาวกของตนเอง 

 ๓.๒.๑ บทบาทหน้าที่ของพระสงฆ์สมัยพุทธกาล 

 พระพุทธศาสนา ก็เป็นอีกลัทธิหนึ่งในสมัยนั้น เมื่อพระพุทธองค์และพระสงฆ์สาวกได้  
ตรัสรู้ธรรมแล้ว ก็ได้ออกไปเผยแผ่และสอนธรรมแก่ประชาชนทุกชั้นวรรณะ ในท่ามกลางการต่อสู้แย่ง
ชิงคนมาเป็นสาวกขอเจ้าลัทธิต่าง ๆ ในสมัยนั้น จนกระท่ังประชาชนเป็นจ านวนมาก โดยเฉพาะชนชั้น
ที่มีอ านาจทางสังคม คือ กษัตริย์และพราหมณ์เกิดความศรัทธาเลื่อมใส ได้เข้ามาบวชและอุปถัมภ์
พระพุทธศาสนา ด้วยปัจจัย ๔ เป็นจ านวนมาก  ดังนั้น พอจะแบ่งบทบาทหลัก ๆ  ของพระสงฆ์ที่เข้า
ไปท างานในชุมชนในสมัยนั้นได้  ๓  ประการ คือ 
  . บทบาทในการให้ความรู้และพัฒนาจิตใจแก่คนในชุมชน 
 ในสมัยพุทธกาล บทบาทของพระสงฆ์ในส่วนนี้เป็นบทบาทที่เด่น ชัดเจน ดังที่มีปรากฏ
หลายแห่งในพระไตรปิฎก คือ ในวินัยปิฎกมหาวรรค สรุปได้ว่า “พระอัสสชิ แสดงธรรมแก่สารีบุตร
ปริพาชก  ถึงเหตุเกิดของธรรมและการดับของธรรม จนอุปติสสปริพาชกได้ฟังธรรมนั้นจากสารีบุตรผู้

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั

http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A0%E0%B8%B2%E0%B8%A9%E0%B8%B2%E0%B8%9A%E0%B8%B2%E0%B8%A5%E0%B8%B5
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%99%E0%B8%B1%E0%B8%A2
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%86%E0%B8%81%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1


 
๕๖ 

เป็นสหายก็ได้ส าเร็จพระโสดาบัน” ในสังยุตตนิกายขันธวารวรรค สรุปได้ว่า “พระสารีบุตร ได้ชี้แจง
ถึงการฉันข้าวของพระที่บริสุทธิ์ ถูกต้องตามหลักธรรม แก่นางปริพาชิกา ชื่อว่า สูจิมุขี จนนางหาย
สงสัยและเลื่อมใสในพระศาสนา” ในมัฌชิมนิกาย อุปริหัณณาสก์ สรุปได้ว่า “พระสารีบุตรไปเยี่ยม
ท่านอนาถคฤหบดี  ในยามป่วยหนัก พร้อมกับแสดงธรรมไม่ให้ยึดมั่นในสิ่งทั้งปวง เมื่ออนาถคฤหบดี
สิ้นใจแล้วไปเกิดในดุสิตภพ 
 ๒. บทบาทในการสงเคราะห์ชุมชน 
 เป็นบทบาทอีกประการหนึ่งของพระในสมัยพุทธกาล ในธัมมปทัฏฐกถา สรุปได้ว่า   
“พระสารีบุตร ช่วยราธพรามหมณ์ ซึ่งเป็นพราหมณ์แก่และยากจน ให้บวชเป็นพระภิกษุ พร้อมทั้ง
รับผิดชอบเป็นอาจารย์สั่งสอนและอบรมท่าน จนท่านได้บรรลุพระอรหัตผล” และในมัชฌิมปัณณาสก์
สรุปได้ว่า “พระองคุลิมาล ได้ตั้งสัจอธิษฐาน ช่วยหญิงท้องแก่คนหนึ่งให้คลอดลูกอย่างสะดวก” 
 ๓. บทบาทในการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม 
 เป็นบทบาทหนึ่งของพระสงฆ์ในสมัยพุทธกาลอีกเช่นกัน ซึ่งปรากฏมากมายในคัมภีร์ทาง
พระพุทธศาสนา เพราะพระสงฆ์ในสมัยนั้นมีชีวิตอยู่กับธรรมชาติ และอาศัยธรรมชาติเป็นที่ฝึกฝน
ตนเองให้ได้บรรลุธรรม จึงเป็นธรรมดาอยู่เองที่พระสงฆ์กับธรรมชาติ ต้องพ่ึงพิงอาศัยกันและกัน   
โดยมีหลักการอยู่อย่างน้อย ๓ ประการคือ 
   ) หลักการต้นไม้เป็นสิ่งมีชีวิต พุทธศาสนาถือว่า ต้นไม้ และพืชพันธ์ เป็นชีวิตินทรีย์  
หรือมีชีวิต เป็นที่หากินและอยู่อาศัยของสรรพสัตว์ รวมทั้งเป็นบ้านของเทวดาบางพวก พระพุทธเจ้า
จึงปรับอาบัติปาจิตตีย์แก่ภิกษุที่ตัดต้นไม้ เช่น ภิกษุชาวเมืองอาฬวีที่ตัดต้อนไม้ ท าให้วิมานเทวดา
ได้รับความเสียหาย 
  ๒) หลักการใช้ทรัพยากรธรรมชาติตามความจ าเป็นเท่านั้น พุทธศาสนาเน้นการ
ประหยัด หรือใช้ทรัพยากรเท่าที่จ าเป็น และให้คุ้มค่าที่สุด ไม่นิยมฟุ้งเฟ้อตามค่านิยมต่าง ๆ เป็นได้
จากพระอานนท์ ได้ชี้แจงให้พระเจ้าอุเทนเห็นถึงการที่พระใช้สิ่งของอย่างประหยัดและคุ้มค่า เช่น   
การใช้ผ้าจีวร จนพระเจ้าอุเทนเข้าใจและหันมาเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา” นอกจากนั้นพระพุทธเจ้า
ยังปรับอาบัติแก่ภิกษุที่ประดับ ตกแต่งสิ่งของจนเกินควร เช่น ทรงปรับอาบัติทุกกฏแก่ภิกษุชาวเมือง
ภัฑฑิยะ ซึ่งประดับตกแต่งรองเท้าอย่างสวยงาม เช่น รองเท้าสานด้วยหญ้า รองเท้าถักด้วยขนสัตว์  
รองเท้าท าด้วยเงิน รองเท้าท าด้วยทอง เป็นต้น 
  ๓) หลักการว่าสัตว์เป็นสิ่งที่มีชีวิตควรแก่การเมตตากรุณา วิถีชีวิตของพระเน้นการ
ไม่เบียดเบียนสัตว์อ่ืนให้เดือดร้อน แม้กระทั่งชีวิตสัตว์เล็ก ๆ  ทรงปรับอาบัติแก่ภิกษุผู้ท าเช่นนั้น เช่น 
ปรับอาบัติ ปาจิตตีย์ แก่ภิกษุชาวเมืองอาฬวี ผู้ท าการก่อสร้าง ทั้งที่รู้อยู่ว่าน้ านั้นมีตัวสัตว์แล้วเอาน้ า
นั้นรดหญ้าบ้าง ดินบ้าง ใช้ให้คนอ่ืนรดบ้าง จนเป็นที่ติเตียนของภิกษุท้ังหลาย 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๕๗ 

 ๓.๒.๒ หน้าที่ของพระสงฆ์ตามพระธรรมวินัย 
 พระภิกษุสงฆ์ ซึ่งเป็นบรรพชิตในพระพุทธศาสนา มีหน้าที่ศึกษา ปฏิบัติธรรม เผยแผ่    
ค าสอน และสืบต่อพระพุทธศาสนาโดยตรง มีคุณธรรมและหลักความประพฤติที่ต้องปฏิบัติมากมาย 
แต่กล่าวตามหน้าที่ทางศาสนาแล้ว มี ๖ อย่าง ได้แก่ 
  . ห้ามปรามสอนให้เว้นจากความชั่ว 
 ๒. แนะน าสั่งสอนให้ตั้งอยู่ในความดี 
 ๓. อนุเคราะห์ด้วยความปรารถนาดี 
 ๔. ให้ได้ฟัง ได้รู้สิ่งที่ยังไม่เคยรู้ ไม่เคยฟัง 
 ๕. ชี้แจงอธิบาย ท าสิ่งที่เคยฟังแล้วให้เข้าใจแจ่มแจ้ง 
 ๖. บอกทางสวรรค์ สอนวิธีด าเนินชีวิตให้ประสบความสุข ความเจริญในชีวิต 

 พระสงฆ์ได้ท าหน้าที่เป็นครูมาตั้งแต่สมัยพุทธกาล เราจะเห็นได้ชัดก็สมัยพระพุทธเจ้า  
ทรงส่งพระสาวก ๖๐ รูปออกไปประกาศพระศาสนายังดินแดนต่าง ๆ ทั่วอินเดีย เป็นการประกาศ
ความเป็นครูครั้งแรกของพระสงฆ์ในพระพุทธศาสนา ตั้งแต่นั้นมา พระสงฆ์ในพระพุทธศาสนา และ
นักบวชของศาสนาพราหมณ์ได้ท าหน้าที่ให้การศึกษาแก่กุลบุตรกุลธิดาของชาว อินเดียควบคู่กันมา
ตลอด แต่การให้การศึกษาของทั้ง ๒ ศาสนา แตกต่างกันคือ นักบวชของศาสนาพราหมณ์จะให้
การศึกษาเฉพาะชนชั้น ๓ วรรณะเท่านั้น คือ พราหมณ์ กษัตริย์ แพศย์ ยกเว้นวรรณะศูทร แต่พุทธ
ศาสนา พระสงฆ์ได้ให้การศึกษาแก่ทุกชนชั้นวรรณะ เป็นการจัดการศึกที่ให้ความเสมอภาคกันหมด 
จ าเดิมแต่นั้นมา พระสงฆ์ได้ท าหน้าที่เป็นทั้งผู้ให้ความรู้ที่จะน าไปประกอบอาชีพและให้ คุณธรรม คือ 
ความประพฤติดีปฏิบัติชอบ ส าหรับเป็นเครื่องอุปถัมภ์ค้ าจุนวิชาชีพให้เจริญรุ่งเรืองและคงอยู่ตลอดไป 

 ดังนั้น บทบาทของพระสงฆ์ในสมัยนี้ส่วนใหญ่แล้วด าเนิ นรอยตามบทบาทของ
พระพุทธเจ้า คือ การพัฒนาศีลธรรมและจิตวิญญาณ การสงเคราะห์ประชาชน และการอนุรักษ์
ทรัพยากรธรรมชาติ มีข้อสังเกตว่า พระสงฆ์ส่วนใหญ่ในสมัยนี้ เป็นพระอริยบุคคลหรือผู้หมดกิเลส
แล้ว ฉะนั้น การกระท าบทบาทของท่านจึงเกิดจากความเมตตาสงสารสัตว์โลกเป็นหลัก โดยมี
เป้าหมายเพ่ือให้ประชาชนเข้าถึงสัมมาทัศนะ รู้และเข้าใจความเป็นจริงของชีวิต เป็นบทบาทที่เป็น
อิสระ ไม่ได้ถูกชี้น าโดยชนชั้นน ากลุ่มใดกลุ่มหนึ่ง ชนในวรรณะต่าง ๆ มีอิทธิพลต่อพระสงฆ์เพียงแค่
การเกื้อกูลท่านด้วยปัจจัย ๔ เท่านั้น อีกประการหนึ่ง ประชาชนในสมัยนั้น ก็มองพระเป็นผู้บริสุทธิ์  
และผู้น าทางจิตวิญญาณจริง ๆ๒ 

                                                        
๒ พระมหาสุภา  อุทฺโท, “บทบาทของพระสงฆ์ไทยใน ๒ ทศวรรษหน้า (๒๕๔ –๒๕๖๐)”,วิทยานิพนธ์

พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลับธรรมศาสตร์, ๒๕๔ ) 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๕๘ 

๓.๓ บทบาทของพระสงฆ์หลังพุทธกาล 

 หลังพระพุทธเจ้าปรินิพพานได้ ๒๓๔ ปี พระเจ้าอโศกมหาราช ซึ่งเป็นจักรพรรดิของ
อินเดีย ได้มีความศรัทธาเลื่อมใสในพระพุทธศาสนาเป็นอย่างมาก โดยให้พระราชโอรสและพระราช
ธิดาบวชในพระพุทธศาสนา พร้อมทั้งส่งเสริมและสนับสนุนพระสงฆ์ในด้านต่าง ๆ รวมทั้งการ
สังคายนาพระธรรมวินัยครั้งที่ ๓ ซึ่งมีพระโมคคลีบุตรติสสเถระ เป็นประธานในการสังคายนา      
พระธรรมวินัย เมื่อสังคายนาเสร็จแล้ว พระเจ้าอโศกมหาราช ได้ส่งพระสงฆ์ออกไปประกาศศาสนายัง
ประเทศต่าง ๆ หลายสาย๓ เช่น พระมหินทเถระซึ่งเป็นโอรสของพระเจ้าอโศก ไปประกาศศาสนาที่
ลังกา ส่วนพระโสณเถระและพระอุตตเถระไปประกาศศาสนาที่สุวรรณภูมิ๔ ในการไปประกาศศาสนา
ในภูมิภาคต่าง ๆ ของพระสงฆ์ในสมัยนั้น ส่วนใหญ่แล้ว พระสงฆ์ได้เข้าไปสร้างศรัทธาให้เกิดขึ้นแก่
ผู้น าในภูมิภาคนั้นก่อน เป็นอันดับแรก หลังจากนั้น จึงค่อยสอนธรรมแก่ผู้น า และใช้ผู้น าเป็นฐาน
ขยายพระศาสนาให้กว้างขวางออกไป ดังเช่น พระมหินทเถระพร้อมกับคณะที่ไปประกาศศาสนายัง
ประเทศลังกา ท่านได้แสดงธรรมให้แก่พระเจ้าเทวานัมปิยติสสะหลายสูตร เช่น จูฬหัตถิปโทปมสูตร  
จนพระเจ้าเทวานัมปิยติสสะเกิดความเลื่อมใส และได้สนับสนุนพระพุทธศาสนาให้กว้างขวางออกไป
ในเกาะลังกา ตั้งแต่บัดนั้นเป็นต้นมา๕ 

 วิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาสมัยหลังพุทธกาลนั้น ได้รับการสืบเนื่องจากพุทธบริษัท   
ทั้ง ๔ กล่าวคือ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสกและอุบาสิกาได้มีบทบาทในการนาพระพุทธศาสนาไปเผยแผ่ยัง
สถานที่ต่าง ๆ เพ่ือสืบทอดเจตนารมณ์ของพระพุทธเจ้าตามกาลังความสามารถของแต่ละคนแม้
พระองค ์จะให้สิทธิ์เสรีแก่พุทธบริษัททั้ง ๔ ในการเผยแผ่หลักธรรมก็ตามแต่ จากข้อเท็จจริงตลอดจน
ความเหมาะสมแห่งสถานภาพและบุคลิกภาพแล้วสังคมส่วนใหญ่ ยังยกย่องพระสงฆ์ให้เป็นผู้ที่ได้รับ
เกียรติ และเป็นผู้น าในการเผยแผ่ธรรมะเป็นหลักสมัยหลังพุทธกาลนั้นจะเห็นได้ว่าศาสนา           
กับการเมืองหรือผู้มีอ านาจทางด้านการปกครองนั้น อ านาจต่าง ๆ ยังอิงกับธรรมะ ผู้มีอ านาจจะไม่ใช้
อ านาจไปด้วยเหตุผลส่วนตัวหรือโดยยึดถือผลประโยชน์ของผู้ ปกครอง หลักการทางศาสนาก็ยอมรับ
ความชอบธรรมของผู้มีอ านาจหรือกษัตริย์ในการปกครอง ประเทศ ส่วนกษัตริย์ก็มีหน้าที่ในการ

                                                        
๓ แสง  มนวิทูร, “ชินกาลมาลีปรกรณ์”, หนังสือนุสรณ์งานพระราชทานเพลิงศพ ศาสตราจารย์ ร.ต.ท. 

แสง มนวิทูร, ๒๕ ๗, หน้า ๕๕-๕๗. 
๔ ยุพิน  เข็มมุกด์, “พุทธศาสนาในล้านนาไทยสมัยราชวงศ์มังราย พ.ศ. ๑๘๓๙ – ๒๑๐๑”, (รายงาน

การวิจัย, ๒๕๓๗), หน้า  ๕ 
๕ ปิยนาถ (นิโครธา) บุนนาค. “ประวัติศาสตร์และอารยธรรมของศรีลังกา  สมัยโบราณก่อนสมัยอาณา

นิคม  และความสัมพันธ์ทางวัฒนธรรมระหว่างศรีลังกากับไทย”, (กรุงเทพมหานคร : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย
,๒๕๓๔). 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๕๙ 

อุปถัมภ์บ ารุงและคุ้มครองศาสนา ดังนั้น ศาสนจักร และอาณาจักรจึงไม่มีการแยกกัน แต่ละส่วนก็
เป็นเอกเทศของกันและกัน โดยเหตุที่ความสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธศาสนากับพระมหากษัตริย์ได้
ด าเนินมาอย่างแน่นแฟ้นมาโดยตลอด แม้ภายหลังพุทธกาลความสัมพันธ์ดังกล่าวก็ยังคงมีอยู่ จะเห็น
ได้จากหลักฐานในการสังคายนาพระธรรมวินัยแทบทุกครั้งจะต้องมีกษัตริย์ทรงถวายการ  อุปถัมภ์
ความสัมพันธ์ดังกล่าวได้มีความเด่นชัดยิ่งขึ้นในสมัยพระเจ้าอโศก มหาราชการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ในสมัยพุทธกาลจนถึงสมัยพระเจ้าอโศกมหาราชก็ยัง คงใช้รูปแบบดั้งเดิมอยู่คืออาศัยพระสงฆ์เป็นผู้
เผยแผ่ธรรมะ กล่าวคือ ทรงส่งพระสงฆ์ออกไปเผยแผ่พระพุทธศาสนายังประเทศต่าง ๆ คือ 
  . พระมหาเทวาเถระไปยังมหิสมณฑล (คือแว่นแคว้นข้างใต้ลาน้าโคทาวารี อันเป็น
ประเทศไมสอร์บัดนี้) แห่ง   
 ๒. ให้พระรักขิตเถระไปยังวันวาสีประเทศ (คือแว่นแคว้นกะนะระเหนือ อันเป็นเขตเมือง
บอมเบย์บัดนี้) แห่ง   
 ๓. ให้พระธรรมรักขิตเถระไปยังปรันตะประเทศ (คือแว่นแคว้นตอนชายทะเลข้างเหนือ
เมืองบอมเบย์บัดนี้) แห่ง   
 ๔. ให้พระมหาธรรมรักขิตเถระไปยังมหารัฐประเทศ (คือแว่นแคว้นข้างยอดลาน้าโคทา
วารี) แห่ง   
 ๕. ให้พระมัชฌันติกะเถระไปยังกัษมิระและคันธาระประเทศ (คือที่เรียกว่าประเทศแคช
เมียและอาฟกานิสถานบัดนี้) แห่ง   
 ๖. ให้พระมัชฌันเถระไปยังหิมวันตประเทศ (คือมณฑลที่ตั้งอยู่เชิงเขาหิมาลัย มีเนปาล
เป็นต้น) แห่ง   
 ๗. ให้พระมหารักขิตเถรไปยังโยนโลกประเทศ (คือเหล่าเมืองที่พวกโยนกได้มาเป็นใหญ่ 
อยู่ในแดนประเทศเปอร์เซียบัดนี้) แห่ง   
 ๘. ให้พระมหินทเถระ อันเป็นราชบุตรของพระเจ้าอโศกไปยังลังกาทวีป แห่ง   
 ๙. ให้พระโสณะเถระ กับพระอุตรเถระ ไปยังสุวรรณภูมิประเทศ แห่ง  ๒๗ 

 แต่ครั้นมาถึงยุคพระพุทธศาสนาได้แยกออกเป็นหลายนิกาย โดยเฉพาะที่เด่นชัดที่สุดหลัง
พุทธกาล พระพุทธศาสนาได้แตกแยกออกเป็น ๒ นิกายใหญ่ ๆ คือ เถรวาทกับอาจริยวาท หลังจาก
การท าสังคายนาครั้งที่ ๒ ล่วงมาได้  ๐๐ ปี ๒๕ จุดเด่นของการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสมัย    
พระเจ้าอโศกมหาราช คือพระเจ้าอโศกมหาราชได้หันมานับถือพระพุทธศาสนาจนสามารถน าเอา
หลักธรรมในทางพระพุทธศาสนามาใช้ในการบริหารประเทศ และเปลี่ยนการขยายอ านาจด้วย
ศาสตราวุธมาเป็นธรรมาวุธโดยอาศัยพระราชอ านาจของพระองค์ในการใช้นโยบายหลักธรรมวินัยใน
การบริหารประเทศ เช่น 
 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๖๐ 

  . ทรงปกครองบ้านเมืองโดยระบบธรรมาธิปไตย คือใช้หลักพระธรรมวินัยบริหารงาน 
 ๒. ทรงอุทิศพระองค์เป็นธรรมทาส โดยทรงหวังผลทั้งในภพนี้และภพหน้า น าประชาชน
ให้งดเว้นจากมิจฉาชีพ ด ารงชีวิตโดยหลักสัมมาอาชีวะ 
 ๓. เสด็จประพาสเพ่ือธรรม คือเที่ยวนมัสการปูชนียสถานในพระพุทธศาสนาและแนะน า  
สั่งสอนประชาชนให้รู้และปฏิบัติธรรม 
 ๔. ทรงปฏิวัติสังคมโดยธรรม คือยกเลิกพิธีกรรมต่างๆ ที่มีการเบียดเบียนทาลายล้างห้าม
การฆ่าสัตว์บูชายัญ ด้วยกฎ “มา ฆาต” คือห้ามฆ่า แม้ภายในพระราชวังเองก็ห้ามฆ่าสัตว์ 
 ๕. ทรงใช้ระบบรัฐสวัสดิการ ด้วยการสร้างโรงพยาบาลขึ้นรักษาคน และโรงพยาบาล
รักษาสัตว์ ปลูกสมุนไพรไว้ในส่วนต่างๆ ของประเทศ ขุดบ่อน้า สระน้า สร้างถนนคูคลอง เพ่ืออ านวย
ความสะดวกแก่ประชาชน 
 ๖. ให้เลิกพิธีกรรมทุกชนิดที่ไม่เป็นธรรม และได้นาเอาหลักของมงคลสูตร สิงคาลสูตรให้
คนปฏิบัติต่อกันตามสมควรแก่ฐานะหน้าที่ เน้นให้ประชาชนรู้จักคุณค่าของธรรมทาน เห็นคุณค่าของ
การแนะน า การรับการแนะน าสั่งสอนกันด้วยความเมตตากรุณา 
 ๗. ทรงตั้งข้าหลวงแทนพระองค์เพ่ือส่งเสริมการปฏิบัติธรรม โดยให้ข้าหลวงเหล่านั้นสร้าง
ความรู้สึกต่อประชาชนว่า เป็นเหมือนลูกหลานของตน ให้พยายามสอดส่องดูแลสุขทุกข์ของเขาดุจ
บิดาเอาใจใส่ดูแลบุตรธิดาของตน การกระท าทุกอย่างทรงเน้นหนักไปที่ผลประโยชน์อันผู้กระท าถึงได้
ในภพนี้และภพหน้าผลจากการปกครองโดยระบบธรรมาธิปไตย ท าให้เพ่ือนบ้านใกล้เคียงมี
สัมพันธไมตรีกับพระองค ์มีเมืองเป็นอันมากที่ยอมเป็นข้าขอบขันธเสมา เพราะความเคารพศรัทธาต่อ
พระเจ้าอโศกมหาราช ความสงบสุขจึงได้บังเกิดข้ึน 
 การที่พระสมณทูต คือ พระโสณะเถระกับพระอุตรเถระน าพระพุทธศาสนาเข้ามาสู่
ประเทศไทยนั้น ตามเส้นทางของชาวอินเดียซึ่งเข้ามาสู่สุวรรณภูมิมีหลายทางด้วยกัน ทางใดทางหนึ่ง 
คือ 
   ) มาทางบก โดยผ่านเบงกอล ข้ามเทือกเขาปาดไก่เข้าสู่พม่าตอนบน 
  ๒) ลงเรือข้ามอ่าวเบงกอลขึ้นที่อ่าวเมาะตะมะ หรือมาขึ้นที่ฝั่งมะริด ทวาย ตะนาวศรี
แล้วเดินบกเข้าสู่ลุ่มแม่น้าเจ้าพระยา โดยผ่านจังหวัดกาญจนบุรี 
  ๓) ลงเรือข้ามมหาสมุทรเข้าช่องแคบมะละกา มาขึ้นบกบนแหลมมลายู หรืออาจจะ
อ้อมไปเลยเข้าอ่าวญวนไปกัมพูชาและจามปาการ อพยพครั้งใหญ่ ๆ ของอินเดียมาสู่สุวรรณภูมิเกิดขึ้น
ในรัชสมัยพระเจ้าอโศกมหาราชกล่าวกันว่า ชาวแคว้นกลิงคะ (แคว้นโอริสาปัจจุบัน) หนีภัยสงคราม
ลงเรือจานวนหลายร้อยลามาสู่สุวรรณภูมิและหมู่เกาะอินโดนีเซีย จึงไม่ต้องสงสัยเลยว่าชาวอินเดีย
เหล่านี้จะต้องมีนักปราชญ์ราชบัณฑิตตามมา ด้วยเป็นจานวนมาก ดังนั้นต านานพ้ืนเมืองของชนชาติ
ต่าง ๆ ในสุวรรณภูมิที่ชาวอินเดียได้มาสอนความเจริญให้มักจะเล่าถึงปฐมวงศ์ของตนว่าเป็นขัตติยะ

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๖  

มาจากอินเดีย ดังนั้นเมื่อพระโสณะและพระอุตตระซึ่งน าพระพุทธศาสนามาเผยแผ่เป็นคณะแรก      
อาจเป็นทางเรือหรือไม่ก็ทางบก โดยผ่านเบงกอลข้ามเทือกเขาปาดไก่เข้าสู่พม่าตอนบน แล้วผ่านเข้า
มาทางจังหวัดกาญจนบุรี มาสู่นครปฐมอันเป็นเมืองหลวง ซึ่งเรียกชื่อในสมัยนั้นว่า “ทวาราวดี” 
พระโสณะและพระอุตตระจึงได้แสดงธรรมเทศนาแก่ชาวสุวรรณภูมิ เพราะอย่างน้อยก็มีชาวอินเดียที่
อาศัยอยู่ในถิ่นนี้รู้เรื่องแล้ว จึงช่วยกันเผยแผ่ออกไปถึงชาวพ้ืนเมือง นั่นก็คือพวกมนุษย์มอญโบราณ 
และละว้า ซึ่งเป็นพวกแรกในสุวรรณภูมิที่นับถือพระพุทธศาสนาในยุคนั้น ดังนั้นชาวไทยจึงได้ยอมรับ
นับถือพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาของตนและนับถือตลอดมาจนกระทั่งบัดนี้ การเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ของพระเจ้าอโศกมหาราชดังที่กล่าวมานี้  ได้รับการพัฒนาจนกลายมาเป็นรูปแบบการเผยแผ่ใน
ปัจจุบัน ความเกี่ยวเนื่องสัมพันธ์กันของพระเจ้าอโศกมหาราชกับพระพุทธศาสนาก็เป็นแม่แบบของ
ประเทศที่นับถือพระพุทธศาสนา กล่าวคือ ศาสนจักรและอาณาจักรต้องมีความสมัครสมานกลม
เกลียวกันอย่างแยกกันไม่ได้นับได้ว่าวิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระเจ้าอโศกมหาราช          
มีบทบาทต่อนักเผยแผ่ในรุ่นต่อมาอย่างแท้จริง จนพระพุทธศาสนาได้ด ารงมั่นอยู่ในประเทศไทย 
พระมหากษัตริย์ของไทยทุกพระองค์ต่างก็ได้รับอิทธิพลนั้นแล้วเจริญรอยตามแบบ อย่างดังกล่าวมา
โดยลาดับจนกลายเป็นวัฒนธรรมประเพณีท่ีดีงามของไทย๖ 
 

๓.๔ บทบาทของพระสงฆ์ในประเทศไทย 

 ๓.๔.๑ หน้าที่หลักของพระสงฆ์ในประเทศไทย 

 หน้าที่หลักของพระสงฆ์ในพระพุทธศาสนา ได้แก่การศึกษาหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนา
แล้วปฏิบัติตาม พร้อมทั้งน าหลักค าสอนมาเผยแผ่แก่ประชาชน ส าหรับพระสงฆ์ไทย มีหน้าที่และ
บทบาทท่ีต้องรับผิดชอบ ซึ่งได้รับการแต่งตั้งโดยตรงและเป็นหน้าที่ที่ต้องปฏิบัติ ดังนี้ 
  . ด้านการปกครองคณะสงฆ์ ได้แก่ งานด้านการบริหารพระภิกษุสามเณร ซึ่งพระสงฆ์ที่
มีความรู้ ความสามารถจะได้รับแต่งเป็นเจ้าคณะต่าง ๆ ต าแหน่งสังฆราช เป็นต าแหน่งสูงที่สุด 
รองลงมาได้แก่เจ้าคณะหน เจ้าคณะภาค เจ้าคณะจังหวัด เจ้าคณะอ าเภอ เจ้าคณะต าบล เจ้าอาวาส 
ผู้ช่วยเจ้าอาวาส และเลขานุการแต่ละเจ้าคณะ เป็นต าแหน่งสุดท้าย, มหาเถรสมาคม ถือว่าเป็น
องค์กรปกครองสูงสุดของคณะสงฆ์ทั้งสองนิกาย 
 ๒. ด้านการจัดการศึกษาแก่พระภิกษุสามเณรและประชาชนทั่วไป ได้แก่ งานบริหารและ
เป็นอาจารย์สอนตามสถาบันการศึกษาของสงฆ์ที่มีอยู่ ได้แก่ มหาวิทยาลัยสงฆ์ โรงเรียนพระปริยัติ
ธรรม แผนกธรรม-บาลี และแผนกสามัญศึกษา (ม. -ม.๖) 

                                                        
๖ พระราชวรมุนี  (ประยุทธ์  ปยุตฺโต), สถาบันสงฆ์กับสังคมปัจจุบัน, (กรุงเทพมหานคร : มิตรสยาม, 

๒๕๒๗) 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๖๒ 

 ๓. ด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ได้แก่ การสอน การอบรม การแสดงธรรม การปาฐกถา
ธรรม และการเขียนต ารา และการปฏิบัติธรรม โดยเผยแผ่ผ่านสื่อต่าง ๆ เช่นวิทยุ โทรทัศน์ และ
หนังสือพิมพ์ เป็นต้น 
 ๔. ด้านการก่อสร้างและการบูรณปฏิสังขรณ์วัดวาอาราม หมายถึง การเป็นผู้ดูแลการ
สร้างวัดวาอาราม และรักษาบูรณะซ่อมแซม 
 ๕. ด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม ได้แก่ การมีส่วนรวมในการท าประโยชน์
แก่สังคมด้านต่าง ๆ เช่น การจัดการศึกษาแก่เด็กด้อยโอกาส การต่อต้านยาเสพติด การบริจาคเงินทุน
แก่หน่วยงานต่าง ๆ และการส่งเสริมวิชาชีพต่าง ๆ เป็นต้น 
 พระสงฆ์ไทยมีบทบาทที่ได้ปฏิบัติให้เกิดประโยชน์ต่อสังคมไทยเก่ียวกับเรื่องเหล่านี้ 
   ) การจัดการศึกษาแก่ชาวบ้าน (ทั้งมหาวิทยาลัย และระดับมัธยมศึกษา ตลอดจน
เด็กเล็ก) 
  ๒) การเป็นครูผู้สอนตามสถาบันการศึกษาต่าง ๆ 
  ๓) การช่วยเหลือสังคมด้านการบริจาคทุนทรัพย์แก่หน่วยงานต่าง ๆ 
  ๔) การช่วยเหลือด้านการรักษาโรคพยาบาลแก่ผู้ยากจน 
  ๕) การเปน็ผู้น าชุมชนในการพัฒนาชุมชน 
  ๖) การเป็นผู้น าในการแก้ไขปัญหายาเสพติด 
  ๗) การช่วยเหลือด้านการสร้างสถานที่ราชการ 
  ๘) การเผยแผ่หลักธรรมผ่านสื่อวิทยุ โทรทัศน์ โดยการเป็นผู้แสดงธรรม ปาฐกถา
ธรรม และการประพฤติปฏิบัติธรรมฯ 

 ๓.๔.๒ บทบาทของวัดและพระสงฆ์ในสังคมไทย 

 ในสังคมไทยตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันนี้ หมู่บ้านแต่ละหมู่บ้านต่าง มี วัดประจ าหมู่บ้านของ
ตนเป็นศูนย์กลาง ซึ่งถือว่าเป็นสมบัติรวมของคนทั้งหมู่บ้าน วัดจึงเป็นศูนย์รวมประชาชนและมี
บทบาทดังต่อไปนี้ 
  . เป็นสถานศึกษา  ส าหรับชาวบ้านจะส่งบุตรมารับการ ฝึกอบรม ทางศีลธรรมและเล่า
เรียนวิชาการต่าง ๆ 
 ๒. เป็นสถานสงเคราะห์ บุตรหลานของชาวบ้านที่ยากจน ได้มาอยู่อาศัยเลี้ยงชีวิตและ
ศึกษาเล่าเรียน ตลอดจนผู้ใหญ่ที่ยากจนมาอาศัยเลี้ยงชีพ 
 ๓. เป็นสถานพยาบาล รักษาคนเจ็บป่วยตามแผนโบราณ 
 ๔. เป็นที่พักคนเดินทาง 
 ๕. เป็นสโมสรที่ชาวบ้านพบปะสังสรรค์ และพักผ่อนหย่อนใจ 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๖๓ 

 ๖. เป็นสถานที่บันเทิง ที่จัดงานเทศกาลและมหรสพต่าง ๆ ส าหรับ ชาวบ้าน 
 ๗. เป็นที่ไกล่เกลี่ยข้อพิพาท คือ พระสงฆ์เป็นที่ปรึกษา แก้ปัญหา ชีวิตครอบครัวและ
ความทุกข์ต่าง ๆ 
 ๘. เป็นศูนย์กลางศิลปะและวัฒนธรรม วัดเป็นที่รวมศิลปกรรมต่าง ๆ ของชาติ ซึ่งเป็น
เสมือนพิพิธภัณฑ์ 
 ๙. เป็นคลังพัสดุ ส าหรับเก็บของใช้ต่าง ๆ ที่ชาวบ้านได้ใช้ร่วมกัน เมื่อมีงานวัดหรือยืมไป
ใช้เมื่อตนมีงานบ้าน 
  ๐. เป็นศูนย์กลางการบริหารหรือการปกครอง ที่ก านันหรือผู้ใหญ่บ้าน  จะเรียกลูกบ้าน
มาประชุม เพ่ือบอกแจ้งกิจกรรมต่าง ๆ 
   . เป็นที่ประกอบพิธีกรรมหรือให้บริการด้านพิธีกรรม อันเป็นเรื่อง ผูกพันกับชีวิตของ
ทุกคนในระยะต่าง ๆ ของชีวิต 
 วัดเป็นศูนย์รวมจิตใจของประชาชน ส่วนพระสงฆ์เป็นตัวแทนของวัด ในการแสดงบทบาท
ต่าง ๆ เป็นผู้น าทางจิตใจของประชาชน เป็นศูนย์รวมแห่งความเคารพ เชื่อถือ และการร่วมมือกันให้
เกิดความสามัคคีความเป็นระเบียบเรียบร้อย นอกจากนี้พระสงฆ์ยังมีบทบาท ส าคัญในการควบคุม
ทางสังคมในระดับประเทศด้วย เพราะพระสงฆ์เป็นที่เคารพนับถือ ของบุคคล ทุกชั้นในสังคมตั้งแต่
พระมหากษัตริย์ลงมาจนถึงประชาชนทั่วไป ปัจจัยที่เชิดชูฐานะของพระสงฆใ์นสังคม คือ 
  .  ความบริสุทธิ์ 
 ๒.  ความเสียสละบ าเพ็ญประโยชน์ 
 ๓.  ความเป็นผู้น าทางสติปัญญา 
 ปัจจุบันนี้บทบาทของวัดและพระสงฆ์เริ่มสูญเสียไป เพราะความเจริญแบบตะวันตกเข้า
มาสู่สังคมไทยเมื่อประมาณ ๗๐-๘๐ ปีที่ผ่านมา เริ่มจากสังคมเมืองไปสู่สังคมชนบท อย่างไรก็ตาม
พระสงฆ์ยังคงมีบทบาทมากบ้างน้อยบ้าง ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับการเปลี่ยนแปลง ของสังคมแต่ละสังคม
โดยเฉพาะในชนบทหรือท้องถิ่นที่ห่างไกลมาก ๆ พระสงฆ์ยังคงมีบทบาทหลายอย่างเหมือนเดิมและ
เป็นความจริงที่ว่าคนไทยเกือบทุกคนจะต้องกลับเข้าสู่วัด อีกครั้งหนึ่ง ในวาระสุดท้ายของชีวิต 
กล่าวคอื เมื่อทุกคนถึงแก่กรรมลง โดยทั่วไปต้องไปท าพิธีฌาปนกิจศพที่วัด จึงสรุปได้ว่า ห้วงชีวิตของ
พุทธศาสนิกชนต้องเกี่ยวข้องกับพุทธศาสนาตลอดเวลาตั้งแต่สมัย อดีต ปัจจุบัน และอนาคตจนกว่า
พุทธศาสนาจะสูญสิ้นไปจากแผ่นดินไทยอันเป็นที่อยู่ของสังคมไทย๗ 

 

                                                        
๗ พระมหาสุภา  อุทฺโท. “บทบาทของพระสงฆ์ไทยใน ๒ ทศวรรษหน้า (๒๕๔  –๒๕๖๐)”, มหาบัณฑิต 

บันฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลับธรรมศาสตร์,๒๕๔  

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๖๔ 

๓.๕ บทบาทของพระสังฆาธิการในจังหวัดพิจิตรในการปลูกฝังศรัทธา 

 ในหัวข้อนี้ ผู้วิจัยจะได้น าเสนอประวัติ และบทบาทของพระสังฆาธิการที่มีส่วนส าคัญใน
การปลูกฝังศรัทธาให้เกิดแก่เยาวชน ซึ่งโดยสถานะ และต าแหน่ง เป็นเหตุให้พระสังฆาธิการได้มีส่วน
ส าคัญที่จะปลูกฝังศรัทธาให้แก่ประชาชนทั่วไป เพราะประชาชนคนไทย มีความเชื่อมั่นเกี่ยวกับ
พระสงฆ์เป็นทุนเดิมอยู่แล้วจึงท าให้เวลาที่พระสงฆ์ได้เทศนา หรือกระท าการใด ๆ ประชาชน
โดยทั่วไป ก็จะเชื่อถือ มีพระสงฆ์เป็นที่พ่ึงทางใจ ซึ่งพระสงฆ์ที่จะน าเสนอต่อไปนี้ ล้วนแล้วแต่เป็นที่
เคารพศรัทธา ของประชาชนชาวจังหวัดพิจิตรด้วยกันทั้งนั้น ดังมีรายนามต่อไปนี้ 

 ๓.๕.๑ ประวัติและบทบาทของพระสังฆาธิการในอดีต 

 ๑. พระครูศรีธารารักษ์ (หลวงพ่อครุฑ) วัดท่าฬ่อ จังหวัดพิจิตร 

 ประวัติโดยย่อ 
 หลวงพ่อครุฑ มีฉายาว่า สุวนฺโณ เดิมชื่อ ครุฑ นามสกุล สุขประกอบ เกิดเมื่อวันเสาร์ 
เดือน  ๐ ปีมะโรง พ.ศ. ๒๔๒๓ ที่บ้านย่านยาว อ าเภอเมืองพิจิตร จังหวัดพิจิตร บิดาชื่อ นายพรม 
มาดาชื่อ นางเหมือง พ่ีน้องของท่าน มี ๘ คน ท่านเป็นคนที่ ๓ เป็นบุตรชายคนเดียว อุปสมบท     
เมื่ออายุ ๒๒ ปี ที่วัดหาดมูลกระบือ อ าเภอเมือง จังหวัดพิจิตร ในปี พ.ศ. ๒๔๖๗ หลวงพ่อครุฑเป็น
เจ้าอาวาสวัดท่าฬ่อต่อจากหลวงพ่อภู ต่อมาได้รับสมณศักดิ์เป็นพระครูศรีธารารักษ์ และด ารง
ต าแหน่งเจ้าคณะแขวง (อ าเภอเมืองพิจิตร) หลวงพ่อครุฑมรณภาพ เมื่อวันที่ ๒  กุมภาพันธ์ ๒๔๙  
ตรงกับวันขึ้น  ๒ ค่ า เดือน ๓ ปีชวด ด้วยอาการสงบ๘  
 บทบาทในการปลูกฝังศรัทธาของหลวงพ่อครุฑ 
 จากการศึกษา จะพบว่า หลวงพ่อครุฑเป็นพระสงฆ์ผู้มีศีลาจารวัตร ปฏิบัติตนตามหลัก
สิกขา คือ งดเว้นจากการกระท าผิดเคร่งครัดในศีล มีอาจาระ มีกิริยามารยาทเรียบร้อยงดงาม ทุกเช้า
ท่านจะต้องครองผ้าท าวัตรสวดมนต์ เดินจงกรม นั่งสมาธิ เวลาเย็นท่านก็ท าวัตรสวดมนต์เย็น ปฏิบัติ
ธรรมทุก ๆ เย็น และอบรมภิกษุสงฆ์ที่จ าพรรษาอยู่ในวัดให้รักษาศีลปฏิบัติธรรม รวมถึงแสดงธรรมสั่ง
สอนพุทธบริษัทที่เข้ามาท าบุญประจ าทุกวันพระ ท่านยังได้สร้างความเจริญรุ่งเรืองด้วยการสร้างหอ
สวดมนต์กุฏิสงฆ์โรงเรียนนักธรรม โรงเรียนครุฑวิทยากรณ์ เปิดสอน ป.  - ป.๔ ท่านเป็นพระเถระที่
ได้สร้างความเจริญรุ่งเรืองให้กับวัดท่าฬ่อทั้งทางโลกและทางธรรม นอกจากนี้ ทางด้านวิชาอาคม    
แม้กระนั้นยังเข้าอันดับเกจิอาจารย์  ๐๘ ในสมัยนั้น ส าหรับเครื่องรางของขลังที่ท่านได้สร้างไว้เท่าที่
ทราบมีพระผงตรากระต่ายด าแดง เหรียญหางแมงป่อง แหวนรูปรอบกระจก เหรียญรูปเหมือน 

                                                        
 ๘ ประวัติหลวงพ่อครุฑวัดท่าฬ่อจังหวัดพิจิตร, (http://www.xn42cgaeg4ewcdwadtcbg7mc2c2e 

b8cd4rf1r.com/b-127/), (เข้าถึงวันท่ี ๙ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๕๖). 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๖๕ 

ตะกรุด สีผึ้ง ฯลฯ ที่ท าชื่อเสียงในสมัยนั้นได้แก่ เรือศรีธาราซึ่งเป็นเรือแข่งประเภทเล็กชนะทั้ง
ภาคเหนือ ภาคกลาง และภาคใต้ จนเป็นที่เกรงขามโดยทั่วไปหลวงพ่อได้เป็นหนึ่งในการเข้าพิธีร่วม
ปลุกเสกวัตถุมงคลรุ่นชินราชอินโดจีนที่วัดสุทัศน์ 
 ดังนั้น จะเห็นได้ว่า บทบาทในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชนรวมถึงประชาชน
ทั่วไปของหลวงพ่อครุฑ ท่านมีบทบาทด้านการปกครองคณะสงฆ์ บทบาททางด้านการแผ่
พระพุทธศาสนา บทบาทด้านการจัดการศึกษาแก่พระภิกษุสามเณรและประชาชนทั่วไป บทบาทด้าน
การบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม 

 ๒. พระครูธุรศักดิ์เกียรติคุณ (หลวงปู่ภู) วัดท่าฬ่อ จังหวัดพิจิตร 

 ประวัติโดยย่อ 
 หลวงปู่ภู เกิดเมื่อวันศุกร์ เดือน    ปีมะแม ตรงกับ พ.ศ. ๒๔๐  ถิ่นก าเนิดของหลวงปู่
เกิดที่บ้านหาดมูลกระบือ ต าบลไผ่ขวาง อ าเภอเมือง จังหวัดพิจิตร เป็นบุตรของนายแฟง นางข า      
ปี พ.ศ. ๒๔๒  หลวงปูอุ่ปสมบทที่วัดเขื่อน ต าบลเมืองเก่า อ าเภอเมืองพิจิตร มีพระอุปัชฌาย์พุ่มเป็น
พระอุปัชฌาย์ หลังจากอุปสมบทแล้วยังอยู่ใกล้ชิดญาติพ่ีน้องอีกด้วยในพรรษาแรกได้ศึกษาเล่าเรียน
สมณกิจส าเร็จจนพระปาฏิโมกข์ นับว่าหลวงปู่มีความตั้งใจจริงในการศึกษาเล่าเรียนอย่างมาก    
หลวงปู่บวชได้ ๕ พรรษา พระอุปัชฌาย์เกษ เห็นว่าหลวงปู่เป็นผู้มีอัธยาศัยเรียบร้อยและรักษา     
พระวินัยบัญญัติโดยเคร่งครัดจึงแต่งตั้งให้เป็นคู่สวด หลวงปู่บวชได้  ๕ พรรษาเศษ ก านันและ
ผู้ใหญ่บ้านตลอดจนประชาชนได้ปรึกษาหารือเห็นพ้องต้องกันว่าควรนิมนต์ หลวงปู่ภูมาเป็นอธิการวัด
ท่าฬ่อเพ่ือจะได้ทะนุบ ารุงซ่อมแซมวัดให้ถาวรสืบไป พ.ศ. ๒๔๖๗ ในวันแรม ๔ ค่ า เดือน    ตรงกับ
วันพุธหลวงปู่ได้ล้มเจ็บลงเป็นลมอัมพาต บรรดาศิษย์ยานุศิษย์ต่างมีความห่วงใยในอาการป่วยของ
หลวงปู่ จึงไปหาแพทย์มารักษาพยาบาลแต่อาการของหลวงปู่ไม่ดีขึ้นเลย มีแต่ทรุดหนักลงจนกระทั่ง
วันที่ ๔ ตุลาคม ๒๔๖๗ เวลา ๒๒.๐๐ น. เศษ หลวงปูก่็มรณภาพด้วยอาการอันสงบ๙ 
 บทบาทในการปลูกฝงัศรัทธาของหลวงปู่ภู 
 หลวงปู่ภู ท่านเป็นพระเถระรูปหนึ่งที่ชอบศึกษาเล่าเรียน สมัยที่ได้บรรพชาเป็นสามเณร
ได้ศึกษาเล่าเรียนปริยัติธรรมและภาษาบาลีจนแตกฉาน หลังจากอุปสมบทเป็นพระภิกษุแล้ว ใน
พรรษาแรกได้ศึกษาเล่าเรียนสมณกิจส าเร็จจนพระปาฏิโมกข์ นับว่าหลวงปู่มีความตั้งใจจริงใน
การศึกษาเล่าเรียนอย่างมาก หลวงปูเ่ป็นผู้มีอัธยาศัยเรียบร้อยและรักษาพระวินัยบัญญัติโดยเคร่งครัด
จึงได้รับแต่งตั้งให้เป็นคู่สวด ด้วยเป็นผู้ที่มีศีลาจารวัตร ปฏิบัติตนตามหลักสิกขา ก านันและผู้ใหญ่บ้าน
ตลอดจนประชาชนเกิดความเลื่อมใสศรัทธาได้นิมนต์หลวงปู่ภูมาเป็นอธิการวัดท่าฬ่อ หลวงพ่อก็ได้มา

                                                        
 ๙ พระครูธุรศักดิ์เกียรติคุณ หลวงปู่ภู วัดท่าฬ่อ จังหวัดพิจิตร (http://www.xn--42cgaeg4ewcdw 
adtcbg7mc2c2eb8cd4rf1r.com/b-126/), (เข้าถึงวันท่ี ๙ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๕๖) 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๖๖ 

ตามค านิมนต์มาอยู่ที่วัดท่าฬ่อเมื่อมาอยู่วัดท่าฬ่อ หลวงปู่ก็ได้ก่อสร้างโบสถ์ กุฏิ หอสวดมนต์ เจดีย์ 
ศาลาการเปรียญจนเป็นที่เรียบร้อย ตั้งแต่นั้นมาวัดท่าฬ่อก็มีแต่ความเจริญรุ่งเรืองตามล าดับเพราะ
ความสามารถของหลวงปูโ่ดยแท ้เมื่อวัดเจริญรุ่งเรืองก็มีพระสงฆ์พากันมาจ าพรรษามากขึ้นด้วยความ
สมัครใจ เนื่องจากหลวงปู่เป็นผู้เคร่งครัดในระเบียบวินัยพระภิกษุสงฆ์ที่มาจ าพรรษาอยู่ที่วัดท่าฬ่อก็
ประพฤติถูกต้องตามพระวินัยเป็นที่เลื่อมใสของประชาชนทั่วไป ในปี พ.ศ. ๒๔๕๕ สมเด็จพระมหา
สมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส ได้เสด็จมาตรวจราชการคณะสงฆ์ในมณฑลภาคเหนือได้เสด็จมา
ประทับแรมที่วัดท่าฬ่อ   คืน และได้ตรัสชมเชยว่าวัดท่าฬ่อมีชัยภูมิที่ดี น่าอยู่อาศัยในการเสด็จมา
ครั้งนี้ หลวงปู่ได้ให้การต้อนรับถูกต้องตามระเบียบของทางราชการทุกประการ สืบเนื่องมาจากการ
ต้อนรับสมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรสครั้งนั้น ด้วยคุณงามความดีของหลวงปู่
ท่านได้รับพระราชทานสัญญาบัตรจากพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวให้เป็นพระครูธุรศักดิ์ เกียรติคุณ 
เจ้าอาวาสวัดท่าฬ่อเป็นพระครูชั้นพิเศษ และได้รับพระราชทานตราเสมาธรรมจักรให้เป็นที่อุปัชฌาย์
อุปสมบทกุลบุตรในแขวงอ าเภอเมือง จังหวัดพิจิตรหลวงปู่เป็นผู้มีความโอบอ้อมอารีและมีความคิด
รอบคอบ ชอบท าการก่อสร้างเพ่ือสาธารณะประโยชน์  นอกจากนี้หลวงปู่ยังมีความรู้ทางช่างไม้        
มีความรู้ทางช่างทอง ในการจัดท าวัตถุมงคลหลวงปู่จึงท าด้วยโลหะ เช่น เหรียญใบมะยม เอาโลหะหุ้ม
ที่ต้นและปลายไม้ตะพด เป็นต้น นอกจากจะมีความรู้พิเศษดังกล่าวแล้ว หลวงปู่ยังสามารถเทศนา
มหาชาติชาดกได้ดี ไพเราะทั้ง  ๓ กัณฑ์ เป็นที่ชื่นชอบแก่บรรดาญาติโยมทั้งหลายยิ่งนักนอกจากนี้
หลวงปูย่ังมีวิชาความรู้ทางวิปัสสนากรรมฐานและธรรมวินัยอย่างดียิ่ง 
 ดังนั้น จะเห็นได้ว่า บทบาทในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชนรวมถึงประชาชน
ทั่วไปของหลวงปู่ภู ท่านมีบทบาทในการให้ความรู้และพัฒนาจิตใจแก่คนในชุมชน บทบาทด้านการ
ก่อสร้างและการบูรณปฏิสังขรณ์วัดวาอาราม บทบาทด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม 

 ๓. พระอธิการจันทา ถาวโร (หลวงปู่จันทา) 

 ประวัติโดยย่อ 
 หลวงปู่จันทา ถาวโร เกิดวันที่  ๐ กุมภาพันธ์ พ.ศ. ๒๔๖๕ ที่บ้านแดง ต าบลเหนือเมือง 
อ าเภอในเมือง จังหวัดร้อยเอ็ด ชื่อตอนเกิดไมป่รากฏ พ่อแม่พ่ีน้องทั้งหมด ๖ คน ซึ่งหลวงปู่จันทาเป็น
คนที่ ๔ มิได้รับการศึกษาในระบบการเรียนตามปกติ อุปสมบทมหานิกายที่วัดปลาฝา จังหวัดร้อยเอ็ด 
เคยพ านักอยู่ที่ วัดบ้านขมิ้น จังหวัดร้อยเอ็ด วัดศรีจันทร์ จังหวัดร้อยเอ็ด วัดป่าแพงศรี จังหวัด
กาฬสินธุ์ วัดบ้านตะเบาะ จังหวัดเพชรบูรณ์ วัดป่าวิเวการาม จังหวัดชลบุรี วัดโชติการาม จังหวัด
สกลนคร วัดธาตุฝุ่น จังหวัดสกลนคร วัดเกาะแก้วอัมพวัน จังหวัดนครพนม วัดป่าช้าบ้านหัวดง 
จงัหวัดนครพนม วัดป่าหนองแซง จังหวัดอุดรธานี วัดโคกก่อง จังหวัดอุดรธานี วัดถ้ ากองเพล จังหวัด
หนองบัวล าภู มาโดยล าดับ ซึ่งล้วนแต่เป็นเส้นทางแห่งการประกอบท าความดีของพระนักบวชส่วน

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๖๗ 

ใหญ่ทางฝ่ายอรัญวาสี หลวงปู่จันทา ได้รับการแต่งตั้งให้เป็นเจ้าอาวาสวัดป่าเขาน้อย ต าบลวังทราย
พูน อ าเภอวังทรายพูน จังหวัดพิจิตร ตั้งแต่วันที่   สิงหาคม พ.ศ. ๒๕๔๙ จวบกระทั่งวันมรณภาพ 
๒  กุมภาพันธ์ พ.ศ. ๒๕๕๕ หลวงปู่จันทามรณภาพด้วยอาการสงบเต็มภูมิพระอาจารย์ทางด้าน
วิปัสสนา ๐ 
 บทบาทในการปลูกฝังศรัทธาของหลวงปู่จันทา 
 นอกจากการเป็นประธานสงฆ์ในการประกอบจริยาบ าเพ็ญเป็นส่วนใหญ่แล้ว ก็ไม่ปรากฏ
หลักฐานว่ามีสมณศักดิ์ใด ๆ หลวงปู่จันทามีชื่อเสียงทางด้านการเป็นพระผู้เป็นวินัยธร ทรงธรรมวินัย 
นอกจากการท่องสวดบทปาฏิโมกข์ได้อย่างคล่องแคล่วแล้ว ยังสามารถแปลพระธรรมวินัยจากภาษา
บาลีเป็นภาษาไทยได้ทุกบทความ 
 ดังนั้น จะเห็นได้ว่า บทบาทในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชนรวมถึงประชาชน
ทั่วไปของหลวงปู่จันทา ท่านมีบทบาทด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 

 ๔. ประวัติ หลวงพ่อเขียน  ธมฺมรกฺขิโต 

 ประวัติโดยย่อ 
 หลวงพ่อเขียน เมื่อเป็นฆราวาส มีชื่อเรียกกันว่า “เสถียร” เกิดเมื่อวันเสาร์เดือน ๔ ปีขาล 
ตรงกับ พ.ศ. ๒๓๙๙ หลวงพ่อเกิดที่บ้านตลิ่งชัน ต าบลชอนไพร อ าเภอเมือง จังหวัดเพชรบูรณ์ บิดา
ชื่อ ทอง มารดาชื่อ ปลิด ภายหลังได้ใช้นามสกุลว่า จันทร์แสง หลวงพ่อเขียนมีพ่ีน้องร่วมสายโลหิต
ทั้งหมด ๕ คน บิดา มารดาของหลวงพ่อเขียนมีอาชีพหลัก คือ การท านาและท าไร่ เมื่อยังเด็กหลวง
พ่อเป็นเด็กที่ว่านอนสอนง่ายและเฉลียวฉลาด เมื่ออายุได้  ๒ ปี หลวงพ่อได้ขออนุญาตจากบิดา 
มารดา ขอบวชเป็นสามเณร (พ.ศ. ๒๔  ) อยู่ที่วัดทุ่งเรไร ในขณะที่บวชเป็นสามเณรได้ศึกษาอักษร
สมัยตามควรแก่การจากท่านอาจารย์วัดพออ่านออกเขียนได้ นอกจากนี้ยังได้ศึกษาภาษาขอมควบคู่ไป
กับภาษาไทย เนื่องมาจากการขยันเล่าเรียนเขียนอ่าน อาจารย์ผู้สอนจึงได้เปลี่ยนชื่อจากเสถียรเป็น
“เขียน” สามเณรเขียนได้บวชเป็นสามเณรตลอดมา โดยไม่สึกเลยจนกระทั่งอายุใกล้จะอุปสมบทได้ 
จึงได้สึกออกมาเป็นฆราวาส เมื่ออายุครบ ๒๐ ปี บริบูรณ์ จึงได้อุปสมบท ณ วัดภูเขาดิน (บางคนเรียก
วัดนี้ว่า วัดภูกระดึง) ซึ่งอยู่ใกล้กับแม่น้ าป่าสัก อ าเภอเมือง จังหวัดเพชรบูรณ์ ซึ่งมีอาจารย์ประดิษฐ์
เป็นพระอุปัชฌายะและมีพระอาจารย์สอนกับพระอาจารย์ทองมีเป็นพระกรรมวาจาจารย์  หลังจาก
หลวงพ่อเขียนได้อุปสมบทได้   พรรษา บิดา มารดา ได้รบเร้าให้หลวงพ่อสึกจากสมณเพศ เพ่ือจะ
ได้มาแต่งงานกับผู้หญิงคนหนึ่งซึ่งอยู่บ้านใกล้กัน หลวงพ่อไม่ยอมสึกจึงได้ลาญาติโยมบิดา มารดาไป
เยี่ยมญาติ ชื่อ บุญมา ซึ่งเป็นลูกพ่ีลูกน้องกับท่าน นางบุญมาแต่งงานกับนายอินทร์ บุญต้อ และพากัน

                                                        
  ๐ ประวัติหลวงปู่จันทา_ถาวโร (http://www.luangphujuntathawaro.com/J1.htm), (เข้าถึงวันท่ี 
๙ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๕๖) 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๖๘ 

มาอยู่ที่บ้านวังตะกู อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร หลวงพ่อมรณภาพด้วยอาการสงบ เมื่อคืนวันที่ 
๒  ธันวาคม ๒๕๐๗ (เวลา ๒๓.๕๐ น. ตรงกับวันแรม ๒ ค่ า เดือนอ้าย ปีมะโรง รวมอายุได้  ๐๘ 
ปี)   
 บทบาทในการปลูกฝังศรัทธาของหลวงพ่อเขียน 
 หลวงพ่อเขียนเป็นพระเถระที่ชอบศึกษาเล่าเรียน ในปี พ.ศ. ๒๔๕๙ หลวงพ่อยังจ าพรรษา
อยู่ที่วัดวังตะก ูผู้ใหญ่พลายได้น าม้าตัวเมียมาถวายหลวงพ่อ   ตัวและนายทอง บ้านวังอีแร้ง ได้น าม้า
ตัวผู้มาถวายอีก   ในช่วงระยะเวลาประมาณ ๒๐ ปี ม้าทั้งสองได้ขยายพันธุ์ออกมาเป็นม้า ๗๐ ตัว  
ในวัดของหลวงพ่อนอกจากจะมีม้าแล้วยังมีผู้น า ลิง ชะนี เก้ง กวาง วัวแดง จระเข้ เป็นที่น่าสังเกตว่า
วัดนี้มีสัตว์เป็นจ านวนมากเนื่องด้วยหลวงพ่อเป็นผู้มีความเมตตาต่อเหล่าสรรพสัตว์ทั้งหลาย ภายหลัง
ได้มีอาจารย์วัดองค์หนึ่งชื่อใหญ่ สนิทบุรุษ มาจากจังหวัดนครราชสีมา ได้มาขอพ านักอยู่ที่วัดวังตะกู 
ครั้นอยู่มานาน ๆ เข้ามีประชาชนนับถือมาก เลยถือโอกาสตั้งตัวเป็นเจ้าอาวาสเสียเอง ทั้งนี้เนื่องจากมี
ทายกบางคนให้ความสนับสนุน จึงได้รื้อกุฏิปลูกใหม่ให้เข้าแถวเป็นระเบียบ เป็นการขับไล่หลวงพ่อ
ทางอ้อม เว้นกุฏิหลวงพ่อไว้ให้อยู่โดดเดี่ยวองค์เดียว นอกจากนี้ยังให้สร้างเชิงตระก่อนเผาศพไว้ด้าน
ตะวันออกใกล้ ๆ กุฏิหลวงพ่อ เวลาเผาศพลมจะพัดควันและกลิ่นเข้าหากุฏิหลวงพ่อ เรื่องนี้หลวงพ่อ
ได้รับความเดือดร้อนอย่างมากเพราะการเผาศพกว่าจะไหม้หมดต้องใช้เวลาหลายชั่วโมงถึงแม้หลวง
พ่อจะได้รับความทนทุกข์ทรมานอย่างใด หลวงพ่อก็ทนอยู่ได้ไม่ยอมหนีไปไหน ท่านชอบอยู่อย่างไม่
จองเวรจองกรรม หลวงพ่อท่านระงับความเดือดร้อนที่เกิดขึ้นด้วยขันติธรรม ต่อมา พ.ศ. ๒๔๙  
ก านันเถาว์ ทิพย์ประเสริฐ บ้านส านักขุนเณร ขณะนั้นด ารงต าแหน่งเป็นก านันต าบลวังงิ้ว ซึ่งเป็นผู้ มี
ความศรัทธาเลื่อมใสในศีลาจารวัตรของหลวงพ่อพร้อมคณะทายกจึงได้พากันมานิมนต์หลวงพ่อให้ไป
จ าพรรษาอยู่วัดส านักขุนเณร คณะที่ไปนิมนต์ได้รับปากบอกหลวงพ่อว่าจะช่วยกันสร้างกุฏิให้เพียงพอ
กับจ านวนพระภิกษุสงฆ์ ที่จะพ านักอยู่ที่วัดส านักขุนเณรอย่างพอเพียง นอกจากนี้จะสร้างคอกม้าให้
อย่างกว้างขวาง หลวงพ่อได้มองเห็นเจตนาดีและความอ้อนวอน หลวงพ่อจึงรับนิมนต์ไปอยู่วัดส านัก
ขุนเณร ถึงแม้ว่าหลวงพ่อจะไปอยู่วัดส านักขุนเณรแล้วก็ตาม หลวงพ่อก็ยังเทียวไปมาระหว่างวัดส านัก
ขุนเณรและวัดวังตะกูมิได้ขาด หลวงพ่อได้ตัดสินใจอย่างเด็ดขาดที่จะจ าพรรษาอยู่ที่วัดส านักขุนเณร  
ด้วยความอาลัยอาวรณ์วัดวังตะกู หลวงพ่อได้ไปกราบไหว้ต้นไม้ใหญ่ ๆ ทุกต้นในบริเวณวัด ทั้งนี้
อาจจะเป็นเพราะว่าท่านเคยจ าพรรษาอยู่วัดวังตะกูนานถึง ๓๐ พรรษาก็อาจจะเป็นได้เมื่อหลวงพ่อ
เขียนไปอยู่วัดส านักขุนเณรแล้ว คณะทายกวัดวังตะกูก็พากันไปนิมนต์หลวงพ่อให้มาจ าพรรษาอยู่ที่วัด
วังตะกู หลวงพ่อก็รับนิมนต์มาอยู่วัดวังตะกูตามเดิม ครั้นหลวงพ่อมาอยู่ได้   อาทิตย์ หลวงพ่อก็ขอ

                                                        
    หลวงพ่อเขียน-วัดส านักขุนเณร-จังหวัดพิจิตร (http://www.xn--42cgaeg4ewcdwadtcbg7mc2 
c2eb8cd4rf1r.com/b-128/), (เข้าถึงวันท่ี ๙ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๕๖) 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๖๙ 

ตัวกลับไปอยู่วัดส านักขุนเณรอีก ด้วยความอาลัยรักวัดทั้งสอง หลวงพ่อจึงเทียวไปเทียวมามิได้ขาด
ด้วยเหตุที่หลวงพ่อเป็นที่เคารพนับถือของประชาชนเป็นอันมากนี้เองได้เป็นผลท าให้ชุมชนแห่งนี้
เจริญรุ่งเรืองขึ้นเป็นล าดับ 
 ดังนั้น จะเห็นได้ว่า บทบาทในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชนรวมถึงประชาชน
ทั่วไปของหลวงพ่อเขียน ท่านมีบทบาทด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา กล่าวคือ หลวงพ่อเป็นผู้มี
ความเมตตาต่อเหล่าสรรพสัตว์ทั้งหลายงดเว้นจากการกระท าผิดเคร่งครัดในศีล มีอาจาระ              
มีกิริยามารยาทเรียบร้อยงดงาม แสดงให้เห็นถึงขันติธรรมอันเป็นแบบอย่างในการประพฤติปฏิบัติตน
ของท่านให้แก่เด็กและเยาวชนได้ยึดถือปฏิบัติ 

 ๕. ประวัติ พระอธิการเงิน  พุทฺธโชติ (หลวงพ่อเงิน) 

 ประวัติโดยย่อ 
 หลวงพ่อเงิน ชื่อเดิมของท่านชื่อ “เงิน” ในสมัยนั้นยังไม่มีนามสกุลท่านเกิดเมื่อวันที่  ๖ 
กันยายน พ.ศ. ๒๓๕๓ ตรงกับวันศุกร์เดือน  ๐ ปีฉลู บิดาของชื่อ “อู๋” ซึ่งเป็นชาวบ้านบางคลาน 
มารดาชื่อ “ฟัก” เป็นชาวบ้านแสนตอ อ าเภอแสนตอ (ปัจจุบันเป็นอ าเภอขาณุวรลักษณ์บุรี) จังหวัด
ก าแพงเพชร ปี พ.ศ. ๒๔๖๕ หลวงพ่อเงินได้บรรพชาเป็นสามเณรขณะนั้นอายุได้  ๒ ปี หลังจาก
บรรพชาเป็นสามเณรและได้ศึกษาธรรมวินัยและเวทมนต์คาถาอาคมต่าง ๆ จนถึงขั้นแตกฉาน พออายุ
ใกล้จะอุปสมบทได้ท่านก็สึกจากสามเณรเป็นฆราวาส เมื่ออายุครบปีบวชท่านก็ได้อุปสมบทเป็น
พระภิกษุที่วัดตองปุ (วัดชนะสงคราม) และได้จ าพรรษาอยู่ ณ วัดนี้ ในระหว่างอุปสมบทได้ปฏิบัติ
ธรรมวินัยและร่ าเรียนทางวิปัสสนาอยู่ได้ ๓ พรรษา หลวงพ่อเงินมาจ าพรรษาที่วัดคงคาราม (วัดบาง
คลานใต้) ได้   พรรษา ท่านได้ย้ายไปปลูกกุฏิด้วยไม้ไผ่หลังคามุงแฝกอยู่ที่หมู่บ้าน วังตะโก ลึกเข้าไป
ทางล าน้ าน่านเก่าห่างจากวัดคงคารามคนละฝั่งแม่น้ ายม ก่อนที่หลวงพ่อจะออกจากวัดคงคารามได้น า
กิ่งโพธิ์จากวัดมาด้วย   กิ่ง มาปักไว้ที่หน้าตลิ่ง (ตรงกับที่หน้าพระอุโบสถ) พร้อมกันนั้นหลวงพ่อได้ตั้ง
จิตอธิษฐานว่า ถ้าจะเจริญรุ่งเรืองขอให้ต้นโพธิ์นี้เจริญงอกงามแผ่กิ่งก้านสาขากว้างใหญ่ กาลต่อมา
ปรากฏว่าต้นโพธิ์ของท่านได้เจริญงอกงาม สมดังค าอธิษฐานนับตั้งแต่นั้นตลอดมาวัดวังตะโกหรือวัด
หิรัญญารามก็เจริญรุ่งเรืองตามล าดับ มีการสร้างกุฏิด้วยไม้สักหลังคามุงด้วยกระเบื้อง หลายหลัง      
มีศาลาวิหารและพระอุโบสถชื่อเสียงของหลวงพ่อได้ขจรไปทั่วทุกทิศานุทิศ มีประชาชนเคารพนับถือ
ท่านมาก มีคนมาหาท่านมิได้ขาดเพ่ือถวายตัวเป็นลูกศิษย์ เพ่ือขอเครื่องรางของขลัง เพ่ือรักษาโรคภัย
ไขเ้จ็บ เพ่ืออาบน้ ามนต์ มีเรื่องเล่าว่าน้ ามนต์ของท่านทีป่ระชาชนอาบไหลลงสู่แม่น้ า ไม่ขาดสายต่อมา
หลวงพ่อได้รับแต่งตั้งให้เป็นพระอุปัชฌาย์ และได้รับสมณศักดิ์ให้เป็นท่านเจ้าคุณฝ่ายวิปัสสนาจารย์
กาลอวสานของหลวงพ่อก็มาถึง เมื่อวันศุกร์ แรม    ค่ า เดือน  ๐ ปีมะแม ตรงกับ พ.ศ. ๒๔๖๒ 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๗๐ 

รวมอายุของท่านได้  ๐๙ ปี การมรณภาพของหลวงพ่อท าความเศร้าโศกเสียใจให้แก่บรรดาศิษย์ 
และผู้ที่เคารพนับถือ อย่างมาก ๒ 
 บทบาทในการปลูกฝังศรัทธาของหลวงเงิน 
 ในระหว่างอุปสมบทได้ปฏิบัติธรรมวินัยและร่ า เรียนทางวิปัสสนาอยู่ได้ ๓ พรรษา      
เคร่งทางธรรมวินัยและวิปัสสนาชอบแต่ความสงบเพื่อผลทางวิปัสสนากรรมฐาน ชื่อเสียงของหลวงพ่อ
ได้ขจรไปทั่วทุกทิศานุทิศ มีประชาชนเคารพนับถือท่านมาก มีคนมาหาท่านมิได้ขาดเพ่ือถวายตัวเป็น
ลูกศิษย์ เพ่ือขอเครื่องรางของขลัง เพ่ือรักษาโรคภัยไข้เจ็บ เพ่ืออาบน้ ามนต์ หลวงพ่อเป็นผู้มีนโยบาย
อย่างยอดเยี่ยมในการเรียกคนเข้ามาเที่ยวงานประจ าปีในวัดของท่าน คือ ท่านจะน าผ้าป่า กฐินไป
ทอดตามวัดต่าง ๆ ที่อยู่ใกล้เคียงแล้วก็น าเรือยาวที่ประชาชนขุดมาถวายไปมอบไว้ตามวัดต่าง ๆ    
พอถึงฤดู เทศกาลปิดทองพระในเดือนสิบเอ็ดก็ให้วัดต่าง ๆ เหล่านั้นน าเรือยาวไปแข่งด้วย           
การคมนาคมในสมัยนั้นต้องเดินด้วยเท้า แต่ถ้าไม่เดินด้วยเท้าก็ต้องใช้เรือพายทางน้ าประชาชนที่
หลั่งไหลมาเที่ยวงานจากท้องถิ่นต่าง ๆ ก็จะน าเรือมาจอดที่หน้าวัดบางคลานแทบจะหาที่จอดไม่ได้ 
ต้องผูกเรือต่อ ๆ กัน จนเต็มแม่น้ าไปหมดนับว่าเป็นงานที่มีคนมาเที่ยวมากที่สุดในสมัยนั้น        
หลวงพ่อเงินนอกจากท่านจะเป็นพระที่เรืองวิชาแล้ว ท่านยังมีสติปัญญาที่จัดอยู่ในขั้นอัจฉริยะ       
อีกด้วย เพราะท่านเป็นหมอโบราณที่เก่งกาจ สามารถรักษาโรคภัยไข้เจ็บให้แก่ประชาชนที่มารับการ
รักษา วิธีการรักษาของท่านก็ใช้น้ ามนต์ และบางทีก็ใช้สมุนไพร ส าหรับสมุนไพรนั้นท่านจะจัดให้ไป
ต้มกิน ในไม่ช้าผู้ป่วยก็จะหายป่วย ด้วยความเชื่อถือของประชาชนโดยทั่วไปนี้เอง ท าให้ชื่อเสียงของ
ท่านลือกระฉ่อนไปทั่วทุกสารทิศได้มีเจ้านายทางกรุงเทพมหานคร ขึ้นมาหาท่านและขอเล่าเรียนวิชา
จากท่านในสมัยนั้น ก็มีสมเด็จมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรสมาเรียนวิปัสสนากรรมฐาน
นอกจากนี้ยังมีกรมหลวงชุมพรเขตอุดมศักดิ์ในสมัยนั้นยังทรงด ารงพระยศเป็นกรมหมื่นอยู่ได้เสด็จมา
ที่วัดบางคลานเพื่อเล่าเรียนวิปัสสนาจากหลวงพ่อด้วย 
 ดังนั้น จะเห็นได้ว่า บทบาทในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชนรวมถึงประชาชน
ทั่วไปของหลวงพ่อเงิน ท่านมีบทบาทในการให้ความรู้และพัฒนาจิตใจแก่คนในชุมชน บทบาทด้าน
การก่อสร้างและการบูรณปฏิสังขรณ์วัดวาอาราม บทบาทด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม 
บทบาทด้านการปกครองคณะสงฆ์ บทบาทด้านการจัดการศึกษาแก่พระภิกษุสามเณรและประชาชน
ทั่วไป 

 

                                                        
  ๒ ประวัติหลวงพ่อเงิน วัดบางคลาน จ.พิจิตร (http://www.xn--42cgaeg4ewcdwadtcbg7 
mc2c2eb8cd4rf1r.com/b-124/), (เข้าถึงวันท่ี ๙ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๕๖) 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๗  

 ๖. พระครูพิพัฒน์ธรรมคุณ (หลวงพ่อเตียง) วัดเขารูปช้าง จังหวัดพิจิตร 
 ประวัติโดยย่อ 
 หลวงพ่อเตียง ท่านชื่อ เตียง นามสกุล สวนสนิท เป็นบุตรของนายเลี่ยม นางล าภูสวนสนิท 
มีพ่ีสาวร่วมบิดามารดาเดียวกัน   คน คือ นางชั้ว และหลวงพ่อเตียง เป็นคนสุดท้อง และยังมีต่าง
มารดา แต่ร่วมบิดาเดียวกันรวม ๙ คน หลวงพ่อเตียงเกิดเมื่อวันที่ ๒๐ กุมภาพันธ์ ๒๔๔๔ ตรงกับวัน
พฤหัสบดี ขึ้น  ๓ ค่ า เดือน ๓ ปีฉลู อยู่บ้านดงกลาง เลขที่ ๒๕ หมู่ ๒ ต าบลดงป่าค า อ าเภอเมือง 
จังหวัดพิจิตรท่านอุปสมบทเป็นพระภิกษุเมื่อวันที่  ๐ กุมภาพันธ์ ๒๔๖๖ ตรงกับวันอาทิตย์ ขึ้น ๖ ค่ า 
เดือน ๓ ปีกุน ณ พัทธสีมาวัดดงกลาง ต าบลดงป่าค า อ าเภอเมือง จังหวัดพิจิตร โดยมีพระครูศิลธรา
รักษ์ เป็นพระอุปัชฌาย์เจ้าอธิการปุ่นเป็นกรรมวาจาจารย์ และ  พระปลัดเป้าเป็นอนุสาวนาจารย์ เมื่อ
อุปสมบทแล้วท่านอยู่จ าพรรษาที่วัดดงกลางตลอดมา ปี พ.ศ. ๒๔๗๗ ได้รับแต่งตั้งเป็นเจ้าอาวาสวัดดง
กลาง ปี พ.ศ. ๒๔๗๙ ได้รับแต่งตั้งเป็นพระอุปัชฌาย์ และได้รับแต่งตั้งเป็นพระครูสัญญาบัตรชั้นตรีมี
นามว่า พระครูพิพัฒน์ธรรมคุณ ปี พ.ศ. ๒๔๘๖ จึงได้รับแต่งตั้งเป็นเจ้าคณะต าบลดงป่าค า ปี พ.ศ. 
๒๔๙๔ ได้รับค าสั่งจากเจ้าคณะจังหวัดพิจิตร ให้ย้ายมาเป็นเจ้าอาวาสวัดเขารูปช้าง กาลอวสานแห่ง
ชีวิตหลวงพ่อมรณภาพด้วยอาการอันสงบเมื่อวันที่  ๒ มีนาคม พ.ศ. ๒๕๒๐ ตรงกับแรม ๘ ค่ า เดือน 
๔ เวลา ๙.๒๐ น. ณ โรงพยาบาลมิชชั่น กรุงเทพมหานคร รวมอายุได้ ๗๖ ปี ๒๒ วัน ๓ 
 บทบาทในการปลูกฝังศรัทธาของหลวงพ่อเตียง 
 หลวงพ่อเตียง ได้เคยไปเรียนหมอแผนโบราณกับหมอแก้ว อยู่ท่าบัวทอง ต าบลโพธิ์
ประทับช้าง อ าเภอโพธิ์ประทับช้าง จังหวัดพิจิตร เพ่ือบ าบัดโรคภัยไข้เจ็บแก่สาธุชนเป็นการ
สงเคราะห์แก่ประชาชนด้วยความเมตตาตลอดมา และต่อมาได้เรียนไสยศาสตร์กับเจ้าอธิการปุ่นและ
ได้ไปศึกษาวิปัสสนาธุระกับหลวงพ่อพิธ วัดฆะมัง ต าบลฆะมัง อ าเภอเมือง จังหวัดพิจิตร ซึ่งเป็นศิษย์
ของหลวงพ่อเงิน วัดบางคลาน หลวงพ่อเตียงถือได้ว่าเป็นพระนักพัฒนารูปหนึ่งในสมัยนั้น ท่านได้ท า
การปฏิสังขรณ์อุโบสถหลังเก่าที่ช ารุดขึ้นใหม่ สร้างกุฏิขึ้นใหม่ ท่านได้อยู่จ าพรรษาอยู่ที่วัดดงกลางถึง 
๒๘ พรรษา เจ้าคณะจังหวัดพิจิตรให้ย้ายมาเป็นเจ้าอาวาสวัดเขารูปช้างเพ่ือพัฒนาวัด ท่านได้ชักชวน
ให้บรรดาลูกศิษย์ ชาวบ้าน และผู้มีจิตศรัทธาจากต่างจังหวัดร่วมเป็นเจ้าภาพสร้างกุฏิ ศาลา สร้างตึก 
๒ ชั้น ด้านล่างเป็นหอฉัน ด้านบนเป็นที่ท าวัตรสวดมนต์ อีกทั้งหลวงพ่อยังเสียสละทรัพย์ส่วนตัวร่วม
สร้างถาวรวัตถุต่าง ๆ อีกด้วย 
 ดังนั้น จะเห็นได้ว่า บทบาทในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชนรวมถึงประชาชน
ทั ่ว ไปของหลวง พ่อเตียง ท่านมีบทบาทด้านการปกครองคณะสงฆ์ บทบาทด้านการเผยแผ่

                                                        
  ๓ หลวงพ่อเตียงวัดเขารูปช้างจ.พิจิตร (http://www.xn--42cgaeg4ewcdwadtcbg7 
mc2c2eb8cd4rf1r.com/b-135/), (เข้าถึงวันท่ี ๙ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๕๖) 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๗๒ 

พระพุทธศาสนา บทบาทด้านการจัดการศึกษาแก่พระภิกษุสามเณรและประชาชนทั่วไป บทบาทด้าน
การก่อสร้างและการบูรณปฏิสังขรณ์วัดวาอาราม บทบาทด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม 

 ๗. เจ้าอธิการปุ่น (หลวงพ่อปุ่น) วัดดงกลาง จังหวัดพิจิตร 
 ประวัติโดยย่อ 
 หลวงพ่อปุ่น ดั้งเดิมท่านเป็นคนดงกลาง เป็นบุตรชายของก านันโม้ คุณแม่เพียร ไม่ทราบ
นามสกุล ท่านได้อุปสมบทแล้วก็ได้เป็นเจ้าอาวาสองค์แรกของวัดดงกลาง ซึ่งเป็นวัดโบราณสร้าง
ประมาณ พ.ศ. ๒๔๓๒ หลวงพ่อปุ่นนั้นท่านมีน้องชายคนหนึ่ง ชื่อ ตาเมี้ยน หลวงพ่อปุ่นได้รับแต่งตั้ง
ให้เป็นเจ้าคณะต าบลดงกลาง อีกท้ังท่านยังเป็นพระอุปัชฌาย์ และเป็นอาจารย์ของหลวงพ่อเตียงแห่ง
วัดเขารูปช้าง ชาวบ้านดงกลาง ดงป่าค า เขารูปช้าง และใกล้เคียง ต่างเคารพและศรัทธาในตัวหลวง
พ่อปุ่น เป็นอย่างมาก หลวงพ่อปุ่นนั้นท่านมรณภาพที่วัดดงป่าค าด้วยความสงบ ชาวบ้านดงกลางได้
น าศพของท่านกลับมาประชุมเพลิงที่วัดดงกลาง โดยท าเป็นกองฟอนหน้าต้นพิกุลเก่า ซึ่งปัจจุบันต้น
พิกุลต้นนี้ไม่มีแล้ว จากค าบอกเล่าของชาวบ้านดงกลาง ดงป่าค า และใกล้เคียงมาร่วมงานประชุม
เพลิงกันจนเต็มลานวัด ๔ 
 บทบาทในการปลูกฝังศรัทธาของหลวงพ่อปุ่น 
 หลวงพ่อปุ่นท่านเป็นพระที่มีความรู้ความสามารถหลายด้านทั้งทางด้านพุทธาคม อักขระ
ขอมโบราณ เรื่องยาสมุนไพร การเผยแพร่พระพุทธศาสนาสอนธรรมะให้กับชาวบ้าน หลวงพ่อท่านลง
เหล็กจารตะกรุดได้สวยมาก มีหลายขนาด มีทั้งตะกรุดดอกใหญ่ ดอกเล็ก มีทุกเนื้อ เช่น ตะกรุดโทน
ฝาบาตร ตะกรุดเงินตะกรุดเนื้อทองแดง มีทั้งเหล็กจารด้านนอก และเหล็กจารด้านใน จากเท่าที่เห็น
อักขระลงได้ชัดเจน คมเส้นเล็ก และเรียบร้อยเป็นอย่างมาก พระสมัยก่อนเขียนอักขระได้สวยงามมาก 
ชาวบ้านดงกลางต่างหวงแหนเป็นอย่างยิ่ง รูปภาพหลวงพ่อปุ่น เป็นรูปภาพขนาดใหญ่พอสมควร      
สีซีเปีย ชาวบ้านดงกลางมีกันแทบทุกครัวเรือนต่างหวงแหนกันมาก รูปถ่ายกระจกคล้องคอ ขนาดเล็ก 
หลวงพ่อปุ่น หลวงพ่อพิธ แห่งวัดฆะมัง (วัตถุมงคล ๓ อย่างนี้เท่านั้นที่สร้างในสมัยหลวงพ่อยังมีชีวิต
อยู่) 
 ดังนั้น จะเห็นได้ว่า บทบาทในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชนรวมถึงประชาชน
ทั่วไปของหลวงพ่อปุ่น ท่านมีบทบาทด้านการปกครองคณะสงฆ์ บทบาทด้านการจัดการศึกษาแก่
พระภิกษุสามเณรและประชาชนทั่วไป บทบาทด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา บทบาทด้านการ
ก่อสร้างและการบูรณปฏิสังขรณ์วัดวาอาราม บทบาทด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม 

                                                        
  ๔ หลวงพ่อปุ่น-วัดดงกลาง (http://www.xn--42cgaeg4ewcdwadtcbg7mc2c2eb8cd4rf1r. 
com/b-129/), (เข้าถึงวันท่ี ๙ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๕๖) 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๗๓ 

 จากการศึกษาประวัติและบทบาทในการปลูกฝังศรัทธาของพระเถระแต่ละท่าน จะพบว่า 
พระเถระในสมัยก่อน ส่วนมากจะเน้นการปลูกศรัทธาให้เกิดแก่ประชาชน โดยผ่านการประพฤติ
ปฏิบัติตนอยู่บนรากฐานของ ศีล สมาธิ และปัญญา มีศีลาจารวัตร กิริยาเรียบร้อย อีกทั้ง พิธีกรรม
ทางด้านคาถา อาคม เพราะสิ่งเหล่านี้สามารถที่จะเป็นสื่อกลางในการที่จะชักน าให้คนที่นับถือ 
เลื่อมใสศรัทธาในพระสงฆ ์และชักน าใหเ้ข้าสู่หลักธรรมค าสอนทางพระพุทธศาสนาขั้นสูงต่อไป 
 
 ๓.๕.๒ ประวัติและบทบาทของพระสังฆาธิการในปัจจุบัน 

 ๑. พระครูพิสิฐคณาภิรักษ์ 
 ประวัติ 
 พระครูพิสิฐคณาภิรักษ์ ฉายา สุพจฺโจ เจ้าอาวาสวัดชัยมงคล ต าบลบางมูลนาก อ าเภอ
บางมูลนาก จังหวัดพิจิตร อายุ ๗๕ ปี พรรษา ๕๖ ปี วิทยฐานะ ป.ธ. ๖ น.ธ.เอก สามัญ พธ.บ.    
ท่านเกิดบ้านเลขที่ ๖๔ หมู่ที่ ๖ ต าบลเมืองหลวง อ าเภอห้วยทับทัน จังหวัดศรีษะเกษ เกิดวันที่  ๔ 
เดือนเมษายน พ.ศ. ๒๔๘๐ สัญชาติ ไทย ศาสนาพุทธ ภูมิล าเนา จังหวัดศรีษะเกษ เดิมชื่อ สุพจน์ 
นามสุกลุ ปุญญา เกิดวันที่  ๔ เดือนเมษายน พ.ศ. ๒๔๘๐ บิดาชื่อ นายค าภา ปุญญา มารดาชื่อ  
นางบุญมา ปุญญา อยู่บ้านเลขที่ ๖๔ หมู่ที่ ๖ ต าบลเมืองหลวง อ าเภอห้วยทับทัน จังหวัดศรีษะเกษ
บรรพชา วันที่   เดือนมกราคม พ.ศ. ๒๔๙๔ วัดพอกนาดี ต าบลกล้วยกว้าง อ าเภอห้วยทับทัน 
จังหวัดศรีษะเกษ พระอุปัชฌาย์ เจ้าอธิการก้าว มหาปญฺโญ วัดจานแสนไชย ต าบลจานแสนไชย 
อ าเภอห้วยทับทัน จังหวัดศรีษะเกษ อุปสมบท วันที่ ๒ เดือน พฤษภาคม พ.ศ. ๒๕๐๐ วัดทุ่งโพธิ์ 
ต าบลทุ่งโพธิ์ อ าเภอตะพานหิน จังหวัดพิจิตร พระอุปัชฌาย์ พระครูพินิจธรรมคณี วัดทุ่งโพธิ์ ต าบล
ทุ่งโพธิ์ อ าเภอตะพานหิน จังหวัดพิจิตร ๕ 
 บทบาทและหน้าที่ 
 งานด้านการปกครอง 
  - เป็นพระกรรมวาจาจารย์ 
  - เป็นเจ้าคณะอ าเภอบางมูลนาก 
  - เป็นพระอุปัชฌาย์ในเขตปกครองอ าเภอบางมูลนาก 
  - เป็นหน่วยเผยแพร่ศีลธรรมทางพระพุทธศาสนา 
  - เป็นที่ปรึกษาศูนย์วัฒนธรรมอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 

                                                        
  ๕ สัมภาษณ์ พระครูพิสิฐคณาภิรักษ์, เจ้าอาวาสวัดชัยมงคล, เจ้าคณะอ าเภอบางมูลนาก, ๒๐ 
ธันวาคม ๒๕๕๖.  

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๗๔ 

  - เป็นครูสอนพระปริยัติธรรม แผนกบาลี วัดชัยมงคล อ าเภอบางมูลนาก จังหวัด
พิจิตร 
  - เป็นครูสอนพระปริยัติธรรม แผนกธรรม วัดวิมุตยาราม กรุงเทพมหานคร 
  - เป็นกรรมการตรวจประโยคธรรมสนามหลวง 
  - เป็นครูใหญ่โรงเรียนพระปริยัติธรรมทั้งแผนกธรรม และแผนกบาลี วัดชัยมงคล 
  - เป็นพระปริยัตินิเทศประจ าจังหวัดพิจิตร 
  - เป็นอาจารย์ใหญ่โรงเรียนพระพุทธศาสนาวันอาทิตย์ วัดชัยมงคล 
 งานด้านการเผยแผ่ 
 - เป็นผู้ เปิดศูนย์อบรมธรรมแก่เยาวชนประจ าวัดชัยมงคล และส่งเข้าสอบธรรม
สนามหลวง 
 - เป็นครูสอนศีลธรรมแก่นักเรียน โรงเรียนบางมูลนากภูมิวิทยาคม อ าเภอบางมูลนาก 
จงัหวัดพิจิตร 
 - เป็นผู้เปิดอบรมศีลธรรม จริยธรรม แก่นักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ ๕–๖ ขึ้นที่วัดชัย
มงคล อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
 - เป็นพระธรรมฑูตประจ าอ าเภอบางมูลนาก สายที่ ๓ 
 - ส่งเสริมการปฏิบัติกัมมัฏฐานของส านักกัมมัฏฐาน 

 ๒. พระครูวิทิตวรธรรม 

 ประวัติ 
 พระครูวิทิตวรธรรม (จรัญ จ านิล) ฉายา วรธมฺโม เจ้าอาวาสวัดท่าช้าง ต าบลเนินมะกอก 
อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร อายุ ๕๙ ปี พรรษา ๓๘ วิทยฐานะ ป.ธ.๕ น.ธ. โท สามัญ ม.๖ ท่าน
เกิดบ้านเลขที่ ๓๔ หมู่ที่    ต าบลกล้วยกว้าง อ าเภอห้วยทับทัน จังหวัดศรีษะเกษ เกิดวันที่  ๖ 
ธันวาคม พ.ศ. ๒๔๙๖ อายุ ๕๙ ปี สัญชาติ ไทย ศาสนา พุทธ ภูมิล าเนาจังหวัดศรีษะเกษ เดิม 
นายจรัญ นามสกุล จ านิล เกิดวันที่  ๖ ธันวาคม พ.ศ. ๒๔๙๖ ปีมะเส็ง บิดาชื่อ นายชู จ านิล มารดา
ชื่อ นางสาลี จ านิล อยู่บ้านเลขที่ ๓๔ หมู่    ต าบลกล้วยกว้าง อ าเภอห้วยทับทัน จังหวัดศรีษะเกษ
บรรพชา วันที่   มิถุนายน พ.ศ. ๒๕ ๗ ณ วัดชัยมงคล ต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัด
พิจิตร พระอุปัชฌาย์ พระวิมลมุนี (พระราชวิมลมุนี) อดีตที่ปรึกษาเจ้าคณะจังหวัดพิจิตร วัดชัยมงคล 
ต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร (มรณภาพแล้ว)  ๖ 
 

                                                        
  ๖ สัมภาษณ์  พระครูวิทิตวรธรรม, เจ้าอาวาสวัดท่าช้าง, รองเจ้าคณะอ าเภอบางมูลนาก, ๒๓ 
ธันวาคม ๒๕๕๖.  

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๗๕ 

 บทบาทและหน้าที่ 
 งานด้านการปกครอง 
  - เป็นรองเจ้าคณะอ าเภอชั้นเอก 
 ความส าคัญต่องานวัฒนธรรม 
  - เป็นประธานที่ปรึกษาสภาวัฒนธรรมอ าเภอบางมูลนาก 
  - เป็นผู้อ านวยการศูนย์ศึกษาพระพุทธศาสนาวันอาทิตย์ วัดท่าช้าง 
  - เป็นผู้น าศาสนสถาน ลานบุญ ลานปัญญา วัดท่าช้าง 
  - เป็นประธานโครงการวัฒนธรรมไทยสายใยชุมชน ต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูล
นาก จังหวัดพิจิตร 
  - เป็นประธานศูนย์ศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกธรรมประจ าอ าเภอบางมูลนาก 
 งานด้านเผยแผ่ 
  - เป็นครูสอนพระปริยัติธรรม แผนกธรรม-บาลี ส านักศาสนศึกษาวัดชัยมงคล 
  - เป็นอาจารย์สอนศีลธรรมแก่นักเรียน 
  - เป็นวิทยากรถวายความรู้แก่พระนวกะตามโครงการอบรมพระนวกะของคณะสงฆ์ 
  - เป็นพระธรรมทูตฝ่ายปฏิบัติการอ าเภอบางมูลนาก 
  - เป็นวิทยากรถวายความรู้โครงการพัฒนาพระสังฆาธิการในเขตการปกครองคณะ
สงฆ์จังหวัดพิจิตร 
 รางวัลที่ได้รับ 
  - พ.ศ. ๒๕๓๕ ได้รับพระราชทานแต่งตั้งสมณศักดิ์ เป็นพระครูสัญญาบัตร เจ้าคณะ
ต าบลชั้นเอก (จต. ชอ.) ในราชทินนาม ที่พระครูวิทิตวรธรรม (เป็นพระครูสัญบัตร รูปที่ ๒ ของศิษย์
ส านักวัดพอกนาด)ี 
  - พ.ศ. ๒๕๔๕ ได้รับพระราชทานเลื่อนสมณศักดิ์เป็น รองเจ้าคณะอ าเภอชั้นเอก 
(รจอ. ชอ.) ในพระราชทินนามเดิม 
  - พ.ศ. ๒๕๔๕ ได้รับเกียรติคุณบัตรเสาเสมาธรรมจักรทองค า สาขาส่งเสริมกิจการ
คณะสงฆ์ 
  - พ.ศ. ๒๕๔๒ พัฒนาวัดท่าช้าง จนได้รับการยกฐานะให้เป็น วัดพัฒนาตัวอย่าง  
จากกรมศาสนา 

 

 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๗๖ 

 ๓. พระครูพิพัฒน์สุตคุณ 

 ประวัติ 
 พระครูพิพัฒน์สุตคุณ ปัจจุบัน ด ารงต าแหน่งเจ้าอาวาสวัดโพธิ์ทอง เป็นเจ้าคณะต าบล
เนินมะกอก เป็นพระอุปัชฌาย์ เดิมชื่อ เฉลียว (ธัญพิสิษฐ์) นามสกุล จ านิล เกิดวัน ๔ ฯ  ๒ ค่ า       
ปี วอก วันที่  ๓ เดือน พฤศจิกายน พ.ศ. ๒๕   อายุ ๔๔ ปี สัญชาติไทย บิดา นายประพันธ์ จ านิล 
มารดา นางอ่อน จ านิล ภูมิล าเนา อยู่บ้านเลขที่  ๗ หมู่ที่    ต าบลกล้วยกว้าง อ าเภอห้วยทับทัน 
จังหวัดศรีสะเกษ บรรพชา วัน ๒ ฯ ๖ ค่ า ปี ชวด วันที่ ๓๐ เดือน เมษายน พ.ศ. ๒๕๒๗ วัดชัยมงคล 
ต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร พระอุปัชฌาย์ พระวิมลมุนี วัดชัยมงคล ต าบลเนิน
มะกอก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร อุปสมบท วัน ๖ ฯ ๖ ค่ า ปี มะเมีย วันที่    เดือน 
พฤษภาคม พ.ศ. ๒๕๓๓ วัดพอกนาดี ต าบลกล้วยกว้าง อ าเภอห้วยทับทัน จังหวัดศรีสะเกษ พระ
อุปัชฌาย์ พระครูมงคลชัยลักษ์ วัดจานแสนชัย ต าบลจานแสนชัย อ าเภอห้วยทับทัน จังหวัดศรีสะเกษ 
พ.ศ. ๒๕๒๖ ส าเร็จการศึกษาชั้นประถมศึกษาปีที่ ๖ โรงเรียนบ้านพอกหนองแข้ อ าเภอห้วยทับทัน 
จังหวัดศรีสะเกษ พ.ศ. ๒๕๒๙ สอบไล่ได้นักธรรมชั้นเอก ส านักศาสนศึกษาวัดชัยมงคล ต าบลเนิน
มะกอก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร พ.ศ. ๒๕๓๐ สอบไล่ได้เปรียญธรรม ๓ ประโยค ส านักศาสน
ศึกษาวัดชัยมงคล ต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร พ.ศ. ๒๕๔๔ ส าเร็จการศึกษา
ปริญญาตรี พุทธศาสตรบัณฑิต (พธ.บ.) (เกียรตินิยมอันดับสอง) สาขาวิชา พระพุทธศาสนา 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์นครสวรรค์ จังหวัดนครสวรรค์  พ.ศ. ๒๕๔๗ 
ส าเร็จการศึกษาปริญญาโท การศึกษามหาบัณฑิต (กศ.ม.) สาขาวิชา หลักสูตรและการสอน 
มหาวิทยาลัยนเรศวร จังหวัดพิษณุโลก ๗ 
 บทบาทหน้าที ่
 งานด้านการปกครอง 
  - เป็นเจ้าคณะต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - งานตรวจการคณะสงฆ์ ในเขตที่ตนปกครอง 
  - งานจัดประชุมพระสังฆาธิการ ในเขตพ้ืนที่ตนปกครอง 
  - เป็นเลขานุการเจ้าคณะต าบลเนินมะกอก คณะสงฆ์อ าเภอบางมูลนาก จังหวัด
พิจิตร 
  - เป็นผู้ช่วยเจ้าอาวาสวัดท่าช้าง ฝ่ายการศึกษา ต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูลนาก 
จังหวัดพิจิตร 

                                                        
  ๗ สัมภาษณ์  พระครูพิพัฒน์สุตคุณ, เจ้าอาวาสวัดโพธิ์ทอง, เจ้าคณะต าบลเนินมะกอก, ๒๕ 

ธันวาคม ๒๕๕๖.  

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๗๗ 

  - เป็นพระกรรมวาจาจารย์ วัดท่าช้าง ต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัด
พิจิตร 
  - เป็นผู้รักษาการแทนเจ้าอาวาสาวัดโพธิ์ทอง ต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูลนาก 
จังหวัดพิจิตร 
  - เป็นเจ้าอาวาสวัดโพธิ์ทอง ต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - เป็นเลขานุการเจ้าคณะอ าเภอบางมูลนาก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - เป็นเจ้าคณะต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - เป็นพระวินยาธิการคณะสงฆ์จังหวัดพิจิตร ต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูลนาก 
จังหวัดพิจิตร 
 งานด้านเผยแผ่ 
  - เป็นครูสอนพระปริยัติธรรมแผนกธรรม วัดชัยมงคล ต าบลเนินมะกอก อ าเภอบาง
มูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - เป็นอาจารย์สอนวิชาพระพุทธศาสนาชั้นมัธยมศึกษาปีที่   โรงเรียนบางมูลนาก
ภูมิวิทยาคม อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - เป็นอาจารย์สอนประจ าศูนย์พระพุทธศาสนาวันอาทิตย์ วัดชัยมงคล ต าบลเนิน
มะกอก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - เป็นกรรมการตรวจใบตอบนักธรรมชั้นนวกะภูมิ คณะสงฆ์อ าเภอบางมูลนาก 
จังหวัดพิจิตร 
  - เป็นพระวิทยากรอบรมนักธรรมชั้นตรีก่อนสอบสนามหลวง คณะสงฆ์อ าเภอบาง
มูลนาก จังหวัดพิจิตร 

 ๔. พระครูพิศาลสุภัทรคุณ 

 ประวัติ 
 พระครูพิศาลสุภัทรคุณ เจ้าอาวาสวัดบางมูลนาก ต าบลบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร อายุ 
๕๙ ปี เดิมชื่อ นายสมศักดิ์ จุลพันธ์ ฉายา สุภฺทฺโท เกิดวันศุกร์ที่  ๓ พฤศจิกายน พ.ศ. ๒๔๙๖ 
สัญชาติไทย เชื้อชาติไทย ศาสนา พุทธ ภูมิล าเนา เกิดบ้านเลขที่ ๗๗ หมู่   ต าบลทุ่งน้อย อ าเภอ
โพทะเล จังหวัดพิจิตร บิดาชื่อ นายเผื่อน จุลพันธ์ มารดาชื่อ นางปรุง จุลพันธ์ มีพ่ีน้องทั้งหมด ๗ คน 
(ท่านเป็นคนที่ ๕) อุปสมบท วันที่  ๗ เมษายน พ.ศ. ๒๕ ๘ พัทธสีมา วัดทุ่งน้อย อ าเภอโพทะเล 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๗๘ 

จังหวัดพิจิตร พระอุปัชฌาย์ พระครูวิจารณ์ธรรมสิริ อดีตเจ้าอาวาสวัดบางมูลนารก รองเจ้าคณะ
อ าเภอบางมูลนาก จบเปรียญธรรม ๓ ประโยค นักธรรมชั้นเอก สามัญ พธ.บ. ๘ 
 บทบาทและหน้าที่ 
 งานด้านปกครอง 
  - พ.ศ. ๒๕๒๖ เป็นพระกรรมวาจาจารย์ 
  - พ.ศ. ๒๕๓  เป็นผู้ช่วยเจ้าอาวาสวัดชัยมงคล ต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูล
นาก จังหวัดพิจิตร 
  - พ.ศ. ๒๕๓  เป็นผู้รักษาการแทนเจ้าอาวาสวัดวังกร่าง ต าบลเนินมะกอก อ าเภอ
บางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - พ.ศ. ๒๕๓๔ เป็นเจ้าอาวาสวัดบางมูลนาก ต าบลบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - พ.ศ. ๒๕๓๕ เป็นเจ้าคณะต าบลภูมิ อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - พ.ศ. ๒๕๓๗ เป็นพระอุปัชฌาย์ 
 งานด้านการศึกษา 
  - พ.ศ. ๒๕๒๔ เป็นครูสอนปริยัติธรรม ส านักศาสนศึกษาวัดชัยมงคล อ าเภอ      
บางมลูนาก จังหวัดพิจิตร 
  - พ.ศ. ๒๕๒๗ เป็นกรรมการตรวจธรรมสนามหลวง วัดท่าหลวง อ าเภอเมืองพิจิตร 
  - พ.ศ. ๒๕๔๓ เป็นกรรมการสนามหลวงแผนกธรรม 
  - พ.ศ. ๒๕๕๐ เป็นกรรมการบริหารการศึกษาขั้นพ้ืนฐาน โรงเรียนบางมูลนากภูมิ
วิทยาคมอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - พ.ศ. ๒๕๕๒ เป็นประธานสนามสอบธรรมศึกษา แห่งที่ ๒ ของอ าเภอบางมูลนาก 
 งานด้านพัฒนาวัด 
  - ด้านการก่อสร้างถาวรวัตถุภายในวัด ก่อสร้างกุฏิสงฆ์ใหม่เป็นกุฏิตึกคอนกรีต ๒ 
ชั้น จ านวน ๓ หลัง 
  - ก่อสร้างศาลากรรมฐานธรรมสิริ อาคารคอนกรีต เป็นสถานที่ปฏิบัติธรรม ขนาด
กว้าง ๓๐ เมตร ยาว ๔๐ เมตร 
  - ปรับปรุงซ่อมแซมเสนาสนะ ถนนคอนกรีตภายในวัด 
 งานด้านส่งเสริมการปฏิบัติธรรม 

                                                        
  ๘ สัมภาษณ์ พระครูพิศาลสุภัทรคุณ, เจ้าอาวาสวัดบางมูลนาก, เจ้าคณะต าบลเนินมะกอก, ๒๖ ธันวาคม 
๒๕๕๖.  

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๗๙ 

  - จัดกิจกรรมบวชเนกขัมมะปฏิบัติธรรม เป็นประจ าทุกปี โดยจัดปีละ ๒ ครั้ง ๆ ละ 
๗ วัน มีผู้เข้าร่วมพิธี ครั้งละ ๒๕๐ คน 
  - ครั้งที่   เริ่มขึ้น ๙ ค่ า ถึง แรม   ค่ า เดือน ๖ 
  - ครั้งที่ ๒ เริ่มขึ้น ๙ ค่ า ถึง แรม   ค่ า เดือน  ๒ 
  - จัดกิจกรรมอบรมเยาวชน โดยร่วมกับทางโรงเรียนบางมูลนากภูมิวิทยาคม จัด
อบรมนักเรียนระดับชั้น มัธยมศึกษาปีที่ ๔ ทั้งหมด เข้าค่ายอบรม "วัยรุ่นคุณธรรม" และค่ายพุทธบุตร 
ก่อนเปิดเรียนทุกป ี
  - จัดกิจกรรมบรรพชาสามเณรภาคฤดูร้อน เฉลิมพระเกียรติสมเด็จพระเทพ
รัตนราชสุดา สยามบรมราชกุมารี ทุกปี 
  - เป็นศูนย์พระพุทธศาสนาวันอาทิตย์ จัดกิจกรรมบรรยายธรรม ระดับจังหวัด 
ประจ าปี ๒๕๕๔ 
 งานด้านส่งเสริมวัฒนธรรมประเพณี 
  - จัดงานประเพณีต่าง ๆ เช่น งานปิดทองไหว้พระ แข่งขันเรือยาวประเพณี ทุกปี 
  - จัดงานท าบุญวันส าคัญต่าง ๆ ทางศาสนา เช่น ท าบุญตรุษ สงกรานต์ ท าบุญ 
สลากภัตต์ ท าบุญเนื่องในวันมาฆบูชา วันวิสาขบูชา และวันอาสาฬหบูชา 
 งานด้านส่งเสริมด้านสุขภาพ 
  - จัดให้มีการนวดแผนโบราณ 

 ๕. พระครูวิจารณ์วิหารกิจ 

 ประวัติ 
 พระครูวิจารณ์วิหารกิจ ฉายา ฐิตพโล อายุ ๗๓ ปี พรรษา ๕๓ วิทยฐานะ น.ธ.เอก สามัญ 
ป.๔ ปัจจุบันด ารงต าแหน่ง เจ้าอาวาสวัดสุขุมาราม ที่ปรึกษาเจ้าคณะต าบลวังตะกู เป็นพระอุปัชฌาย์
เดิมชื่อ นายสุรินทร์ เชาว์โชติ เกิดวันพุธที่  ๔ พฤศจิกายน พ.ศ. ๒๔๘๒ อยู่บ้านเลขที่ ๒๘ หมู่ที่ ๘ 
บ้านโคกหม้อ อ าเภอชุมแสง จังหวัดนครสวรรค์ บิดาชื่อ นายตู่ มารดาชื่อ นางมาลัย เชาว์โชติ
บรรพชา เป็นสามเณรวัดโคกหม้อ ต าบลโคกหม้อ อ าเภอชุมแสง จังหวัดนครสวรรค์ เมื่อวันที่ ๒๙ 
เมษายน ๒๔๙๖ อุปสมบท เมื่อวันที่  ๔ กรกฎาคม พ.ศ. ๒๕๐๒ ณ วัดโคกหม้อ อ าเภอชุมแสง 
จังหวัดนครสวรรค์ พระครูนิทานธรรมศาสน์ (หลวงพ่อทองด า) เป็นพระอุปัชฌาย์ จ าพรรษาอยู่ ณ วัด
โพธิสุทธาวาท ต าบลโคกหม้อ อ าเภอชุมแสง จังหวัดนครสวรรค์ ๙ 
 

                                                        
  ๙ สัมภาษณ์ พระครูวิจารณ์วิหารกิจ, เจ้าอาวาสวัดสุขุมาราม, ที่ปรึกษาเจ้าคณะต าบลวังตะกู
, ๒๙ ธันวาคม ๒๕๕๖.  

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๘๐ 

 บทบาทหน้าที่ 
 งานด้านปกครอง 
  - พ.ศ. ๒๕ ๔ ได้รับการแต่งตั้งเป็นเจ้าอาวาสวัดสุขุมาราม ต าบลวังตะกู อ าเภอบาง
มูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - เป็นพระกรรมวาจาจารย์ 
  - พ.ศ. ๒๕ ๔ ได้รับการแต่งตั้งเป็นเจ้าคณะต าบลวังงิ้ว 
  - พ.ศ. ๒๕ ๖ ได้รับการแต่งตั้งเป็นพระอุปัชฌาย์ 
  - พ.ศ. ๒๕๒๘ ได้รับการแต่งตั้งเป็นเจ้าคณะต าบลส านักขุนเณร 
  - พ.ศ. ๒๕๕๒ ได้รับการแต่งตั้งเป็นที่ปรึกษาเจ้าคณะต าบลวังตะกู 
 งานด้านส่งเสริมการปฏิบัติธรรม 
  - จัดกิจกรรมบวชเนกขัมมะปฏิบัติ 
  - จัดกิจกรรมอมบรมเยาวชนค่ายพุทธบุตร 
  งานด้านส่งเสริมวัฒนธรรมประเพณ ี
  - จัดงานประเพณีต่าง ๆ เป็นประจ าทุกปี 
  - จัดกิจกรรมท าบุญวันส าคัญ ต่าง ๆ ทางศาสนา เช่น ท าบุญตรุษ สงกรานต์ สลาก
ภัตร ท าบุญเนื่องในวันมาฆบูชา วันวิสาขบูชา และวันอาสาฬหบูชา 
 ความส าคัญต่องานวัฒนธรรม 
  - วัดสุขุมารามเป็นศูนย์รวมจิตใจของประชาชนในต าบล 
  - เป็นสถานที่จัดประชุม อบรม ของส่วนราชการและชุมชน 
  - เป็นสถานที่จัดกิจกรรมวันส าคัญทางพระมหากษัตริย์ 
 ความเชี่ยวชาญเฉพาะด้าน เป็นพระนักพัฒนา 
  - ได้ด าเนินการก่อสร้างพระพุทธไนยาสน์ ความยาว ๕๐ เมตร งบประมาณ ๗๐ 
ล้านบาท เพ่ือถวายเป็นพระราชกุศลแด่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว เนื่องในโอกาสมหามงคลพระ
ราชพิธีเฉลิมพระชนมพรรษา ๗ รอบ 
 รางวัลที่ได้รับ 
  - ได้รับสมณศักดิ์เป็นพระครูสัญญาบัตรชั้นตรี ในนาม "พระครูวิจารณ์วิหารกิจ" 
  - ได้รับเลื่อนสมณศักดิ์เป็นพระครูเจ้าคณะต าบลชั้นโทเป็น "พระครูวิจารณ์วิหารกิจ" 
  - ได้รับเลื่อนสมณศักดิ์เป็นพระครูเจ้าคณะต าบลชั้นเอกในราชทินนามเดิม "พระครู
วิจารณ์วิหารกิจ" 
  - เป็นที่ปรึกษาเจ้าคณะต าบลวังตะกู อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๘  

 ๖. พระครูวิภัชสิริคุณ 

 ประวัติ 
 พระครูวิภัชสิริคุณ สิริปุญฺโญ อายุ ๗๒ ปี พรรษา ๔๖ วิทยาฐานะ น.ธ.เอก สามัญ ป. ๔ 
ปัจจุบันด ารงต าแหน่ง เจ้าอาวาสวัดหอไกร เป็นเจ้าคณะต าบลหอไกร และเป็นพระอุปัชฌาย์  เดิมชื่อ 
นายส าราญ ข าเกิด เกิดวันที่ ๖ เมษายน ๒๔๘๓ อายุ ๗๒ ปี ปัจจุบันอยู่บ้านเลขที่ ๕๔ หมู่ที่ ๓ ต าบล
หอไกร อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร เชื้อชาติ ไทย สัญชาติ ไทย ศาสนา พุทธ บิดาชื่อ นายพราม 
ข าเกิด มารดาชื่อ นางบุญชู ข าเกิด อุปสมบท ที่วัดโพธิ์แดน อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร เมื่อวันที่ 
 ๙ มิถุนายน ๒๕   โดยมีพระครูวิจารย์ธรรมะสิริ ฉายา โชติรสโส วัดบางมูลนาก ต าบลหอไกร     
อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร เป็นพระอุปัชฌาย์ อุปสมบทที่วัดโพธิ์แดน ต าบลบางไผ่ อ าเภอบาง
มูลนาก จังหวัดพิจิตร๒๐ 
 บทบาทหน้าที่ 
 งานด้านปกครอง 
  - พ.ศ. ๒๕ ๔ เป็นพระกรรมวาจาจารย์ 
  - พ.ศ. ๒๕๒๐ เป็นเจ้าอาวาสวัดหอไกร 
  - พ.ศ. ๒๕๓๒ เป็นเจ้าคณะต าบลหอไกร 
  - พ.ศ. ๒๕๓๔ เป็นพระอุปัชฌาย์ 
  - พ.ศ. ๒๕๔๔ เป็นพระนักเทศน์ 
  - พ.ศ. ๒๕๔๗ เป็นพระธรรมทูต 
 งานด้านการศึกษา 
  - พ.ศ. ๒๕๒๐ – ปัจจุบัน เป็นครูสอนพระปริยัติธรรมแผนกธรรม 
  - เป็นกรรมการตรวจธรรมสนามหลวง วัดท่าหลวง พระอาราม 
 ด้านการส่งเสริมการปฏิบัติธรรม 
  - จัดกิจกรรมบวชเนกขัมมะปฏิบัติธรรม (ปริวาสกรรม) เดือน ๓ เป็นประจ าทุกป ี
  - จัดกิจกรรมอบรมเยาวชน ค่ายพุทธบุตร 
 งานส่งเสริมวัฒนธรรมประเพณี 
  - จัดงานประเพณีต่าง ๆ เช่น ประเพณีแข่งขันเรือยาวประจ าปี ทุกปี 
  - จัดกิจกรรมท าบุญวันส าคัญต่าง ๆ ทางศาสนา เช่น ท าบุญตรุษ สงกรานต์ ท าบุญ
สลากภัตร ท าบุญเนื่องในวันมาฆบูชา วันวิสาขบูชา และวันอาสาฬหบูชา 

                                                        
 ๒๐ สัมภาษณ์ พระครูวิภัชสิริคุณ, เจ้าอาวาสวัดหอไกร, เจ้าคณะต าบลหอไกร, ๕ มกราคม 

๒๕๕๗.  

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๘๒ 

 ความส าคัญต่องานวัฒนธรรม 
  - เป็นศูนย์รวมจิตใจของชาวบ้าน 
  - เป็นสถานที่ประชุม อบรม ของส่วนราชการและชุมชน 
  - เป็นสถานที่จัดกิจกรรมวันส าคัญทางพระพุทธศาสนา และวันส าคัญทาง
พระมหากษัตริย์ 
  - จัดกิจกรรมบวชเนกขัมมะ ปฏิบัติธรรม เป็นประจ าทุกปี 
 ความเชี่ยวชาญเฉพาะด้าน 
  -  เป็นพระนักเทศน์  
  -  เป็นพระธรรมทูต 

 ๗. พระครูวิมลธรรโมภาส 

 ประวัติ 
 พระครูวิมลธรรโมภาส ฉายา อตฺถมยตฺโต อายุ ๗๐ ปี พรรษา ๕๐ วิทยฐานะ น.ธ.เอก 
สามัญ ม.ศ.๓ ปัจจุบัน ด ารงต าแหน่ง เจ้าอาวาสวัดวังขอนซุง เป็นเจ้าคณะต าบลวังตะกู อ าเภอบางมูล
นาก จังหวัดพิจิตร เดิมชื่อ นายบุญรัตน์ ถุงปัญญา เกิดวันที่  ๗ เดือนมีนาคม พ.ศ. ๒๔๘๕ อายุ ๗๐ 
ปี บิดาชื่อ นายโฉม ถุงปัญญา มารดาชื่อ นางหวล ถุงปัญญา สัญชาติ ไทย ภูมิล าเนา บ้านเลขที่ ๙ 
หมู่ที่ ๖ ต าบลวังตะกู อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร อุปสมบท วันที่ ๒ เดือนมีนาคม พ.ศ. ๒๕๐๖ 
วัดส านักขุนเณร ต าบลส านักขุนเณร อ าเภอดงเจริญ จังหวัดพิจิตร พระอุปัชฌาย์ พระครูพิเศษธรรมนิ
วิษฐ์ วัดชัยมงคล ต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร๒  
 บทบาทหน้าที่ 
 งานด้านการปกครอง 
  - เป็นเจ้าคณะต าบลวังตะกู อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - งานตรวจการคณะสงฆ์ ในเขตท่ีตนปกครอง 
  - งานจัดประชุมพระสังฆาธิการ ในเขตที่ตนปกครอง 
 งานด้านการเผยแผ่ 
  -เป็นครูสอนพระปริยัติธรรมแผนกธรรม วัดวังขอนซุง ต าบลวังตะกู อ าเภอ       
บางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 

                                                        
 ๒  สัมภาษณ์  พระครูวิมลธรรโมภาส, เจ้าอาวาสวัดวังขอนซุง, เจ้าคณะต าบลวังตะกู, ๖ มกราคม 
๒๕๕๗. 
  

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๘๓ 

  -เป็นเจ้าส านักศาสนศึกษาวัดวังขอนซุง ต าบลวังตะกู อ าเภอบางมูลนาก จังหวัด
พิจิตร 
  - เป็นคณะกรรมการก ากับห้องสอบ สนามหลวงแผนกธรรม สนามสอบวัดท่าช้าง 
ต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 

 ๘. พระครูพิบูลธรรมทัศน์ 

 ประวัติ 
 พระครูพิบูลธรรมทัศน์ ฉายา ธมฺมวโร เจ้าอาวาสวัดโพธิ์แดน หมู่ที่   บ้านวังปลาม้าต าบล
บางไผ่ อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร อายุ ๗๓ ปี พรรษา ๕๓ วิทยฐานะ น.ธ.ตรีสามัญ ป.๔ เดิม
ชื่อ นายแสวง เรืองศรี เกิดวันที่   มิถุนายน พ.ศ. ๒๔๘๒ บ้านเลขที่   ๔ หมู่ที่    บ้านโพธิ์แดน 
ต าบลบางไผ่ อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร ศาสนา พุทธ เชื้อชาติ ไทย สัญชาติ ไทย บิดาชื่อ นายก
รีม เรืองศรี มารดาชื่อ นางป้าย เรืองศรี อุปสมบท ที่วัดโพธิ์แดน ต าบลบางไผ่ อ าเภอบางมูลนาก 
จังหวัดพิจิตร เมื่อวันที่ ๘ มีนาคม พ.ศ. ๒๕๐๓ โดยมีพระครูพิเศษธรรมนิวิฐษ์ วัดชัยมงคล ต าบลบาง
มูลนาก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร เป็นพระอุปัชฌาย์ มีพระอธิการจันทร์ ชุติญาโณ วัดโพธิ์แดน 
ต าบลบางไผ่ อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร เป็นพระกรรมวาจาจารย์ มี พระอธิการส าเนียง        
วัดเวฬุวาศรีประสิทธิ์ ต าบลบางไผ่ อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร เป็นพระอนุสาวนาจารย์๒๒ 
 บทบาทหน้าที่ 
 งานด้านปกครอง 
  - พ.ศ. ๒๕   เป็นพระกรรมวาจาจารย์ 
  - พ.ศ. ๒๕๒๐ รักษาการเจ้าอาวาสวัดโพธิ์แดน ต าบลหอไกร อ าเภอบางมูลนาก 
จังหวัดพิจิตร 
  - พ.ศ. ๒๕๒๗ ด ารงต าแหน่งเจ้าอาวาสวัดโพธิ์แดน ต าบลหอไกร อ าเภอบางมูลนาก 
จังหวัดพิจิตร 
 งานด้านการศึกษา 
  - พ.ศ. ๒๕ ๒ เป็นครูสอนปริยัติธรรมแผนกธรรม ส านักศาสนศึกษาวัดโพธิ์แดน 
ต าบลหอไกร อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - พ.ศ. ๒๕ ๔ เป็นอาจารย์สอนวิชาพระพุทธศาสนา ชั้นประถมศึกษาโรงเรียนวัด
โพธิ์แดน อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 

                                                        
 ๒๒ สัมภาษณ์ พระครูพิบูลธรรมทัศน์, เจ้าอาวาสวัดโพธิ์แดน, ๘ มกราคม ๒๕๕๗.  

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๘๔ 

  - พ.ศ. ๒๕ ๕ เป็นกรรมการก ากับห้องสองธรรมสนามหลวง คณะสงฆ์อ าเภอบาง
มูลนาก จังหวัดพิจิตร จนถึงปัจจุบัน 
 งานด้านการเผยแผ่ 
  - พ.ศ. ๒๕๒๗ เป็นประธานอบรมศีลธรรมแก่นักเรียนโรงเรียนวัดโพธิ์แดน อ าเภอ
บางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - พ.ศ. ๒๕๓๐ เป็นประธานจัดโครงการบรรพชาสามเณรภาคฤดูร้อน ณ วัดโพธิ์แดน 
อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - พ.ศ. ๒๕๓๓ เป็นพระธรรมฑูตร่วมปฏิบัติการประจ าอ าเภอบางมูลนาก จังหวัด
พิจิตร 
 การส่งเสริมการปฏิบัติธรรม 
  - จัดอบรมพระภิกษุสามเณรและศิษย์วัด 
  - จัดอบรมศีลธรรมแก่ประชาชนเป็นประจ าทุกวันธัมมัสสวนะ 
  - จัดกิจกรรมบวชเนกขัมมะปฏิบัติธรรมในวันส าคัญทางศาสนาและพระมหากษัตริย์ 
 งานส่งเสริมวัฒนธรรมประเพณี 
  - จัดกิจกรรมท าบุญวันส าคัญต่าง ๆ ทางศาสนา เช่น วันมาฆบูชา วันวิสาขบูชา   
วันอัฐมีบูชา และวันอาสาฬหบูชา 
  - จัดงานประเพณีต่าง ๆ ของท้องถิ่น 
 ความส าคัญต่องานวัฒนธรรม 
  - เป็นศูนย์รวมจิตใจของชาวบ้าน 
  - เป็นสถานที่ประชุม อบรม ของชาวบ้าน 
  - เป็นสถานที่จัดกิจกรรมวันส าคัญทางพระพุทธศาสนา และวัน ส าคัญทาง
พระมหากษัตริย์ 
  - จัดกิจกรรมบวชเนกขัมมะ ปฏิบัติธรรม เป็นประจ าทุกปี 
 ความเชี่ยวชาญเฉพาะด้าน 
  - เป็นพระวิทยากรอบรมวิชาศีลธรรมแก่นักเรียนตามโรงเรียนต่าง ๆ ในเขตอ าเภอ
บางมูลนาก 
  - เป็นพระนักเทศน์ 
  - เป็นพระวิทยากรคณะสงฆ์อ าเภอบางมูลนาก อบรมพระนวกะ ภายในพรรษา
จนถึงปัจจุบัน 
  - เป็นพระวิทยากรร่วมกับคณะพระธรรมฑูต คณะสงฆ์อ าเภอบางมูลนาก จังหวัด
พิจิตร จนถึงปัจจุบัน 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๘๕ 

  - มีความรู้ ความช านาญ เรื่องช่างไม้, ช่างปูน 
 รางวัลที่ได้รับ 
  - พ.ศ. ๒๕๒๗ ด ารงต าแหน่งเจ้าอาวาสวัดโพธิ์แดน อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - พ.ศ. ๒๕๓๓ ได้รับพระราชทานสมณศักดิ์ เป็นพระครูสัญญาบัตรเจ้าอาวาสวัด
ราษฎร์ชั้นตรีในพระราชทินนามที่ พระครูพิบูลธรรมทัศน์ (จร.ชต.) 
  - พ.ศ. ๒๕๔  ได้รับพระราชทานเลื่อนสมณศักดิ์ เป็นพระครูสัญญาบัตรเจ้าอาวาส
วัดราษฎร์ชั้นโท (จร.ชท) ในพระราชทินนามเดิม 

 ๙. พระครูวิมลปุญญาภรณ์ 

 ประวัติ 
 พระครูวิมลปุญญาภรณ์ ฉายา ผลปุญฺโญ อายุ ๖๘ ปี พรรษา ๔๓ วิทยฐานะ น.ธ.ตรี 
สามัญ ป.๔ ปัจจุบันด ารงต าแหน่ง เจ้าอาวาสวัดพฤกษะวัน ต าบลบางไผ่ อ าเภอบางมูลนาก จังหวัด
พิจิตร เดิมชื่อ นายพิมพ์ มั่นรักคง อายุ ๖๘ ปี เกิดวันที่ ๖ มกราคม พ.ศ. ๒๔๘๗ ณ บ้านท่าหอย 
เลขที่ ๐ ๗ หมู่ที่    ต าบลบางไผ่ อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร ศาสนา พุทธ สัญชาติ ไทย    
เชื้อชาติ ไทย บิดาชื่อ นายบัวคลี่ มารดาชื่อ นางแถม มั่นรักคง อุปสมบท ที่วัดตลาดชุม ต าบลวังทอง 
อ าเภอวังทอง จังหวัดพิษณุโลก เมื่อวันที่ ๖ กรกฎาคม พ.ศ. ๒๕ ๒ โดยมีพระครูวิจารณ์ศุภกิจ      
วัดตลาดชุม ต าบลวังทอง อ าเภอวังทอง จังหวัดพิษณุโลก เป็นพระอุปัชฌาย์ มีพระอธิการปรีชา     
วัดตลาดชุม ต าบลวังทอง อ าเภอวังทอง จังหวัดพิษณุโลก เป็นพระกรรมวาจาจารย์ และมีพระอธิการ
วิฑูล อ าเภอเมืองพิษณุโลก จังหวัดพิษณุโลก เป็นพระอนุสาวนาจารย์ พระครูวิมลปุญญาภรณ์ ได้ย้าย
มาจากวัดตลาดชุม ต าบลวังทอง อ าเภอวังทอง จังหวัดพิษณุโลก เมื่อวันที่ ๒๖ กรกฎาคม พ.ศ. 
๒๕ ๗ ณ วัดพฤกษะวัน ต าบลบางไผ่ อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร เพ่ือมาดูแลวัดที่บ้านเกิด๒๓ 
 บทบาทหน้าที่ 
 งานด้านปกครอง 
  - พ.ศ. ๒๕๒๗ ด ารงต าแหน่งเจ้าอาวาสวัดพฤกษะวัน ต าบลบางไผ่ อ าเภอ        
บางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  - เป็นพระกรรมวาจาจารย์ 
  - เป็นพระนักเทศน์ 
  - เป็นพระอุปัชฌาย์ 
 งานด้านการศึกษา 

                                                        
 ๒๓ สัมภาษณ์ พระครูวิมลปุญญาภรณ์, เจ้าอาวาสวัดพฤกษะวัน,   ๐ มกราคม ๒๕๕๗.  

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๘๖ 

  - เป็นครูสอนพระปริยัติธรรมแผนกธรรม 
  - เผยแผ่พระธรรมทูต 
  - อบรมศีลธรรมให้แก่นักเรียนในสถานศึกษา 
 งานส่งเสริมการปฏิบัติธรรม 
  - จัดกิจกรรมบวชเนกขัมมะปฏิบัติ (ปริวาสกรรม) ในวันส าคัญทางพระพุทธศาสนา 
และวันพระมหากษัตริย์ เป็นประจ าทุกปี 
  - จัดกิจกรรมอบรมเยาวชนค่ายพุทธบุตร 
 งานด้านส่งเสริมวัฒนธรรมประเพณี 
  - จัดงานพิธีบูชาครูใหญ่ ในเดือนเมษายน ของทุกปี 
  - จัดกิจกรรมท าบุญ ปฏิบัติธรรม ในวันส าคัญ ๆ ทุกปี 
 ความเชียวชาญเฉพาะด้าน 
  - เป็นเกจิอาจารย์ 

 ๑๐. พระครูวิจิตรสังฆไพโรจน์ 

 ประวัติ 
 พระครูวิจิตรสังฆไพโรจน์ ฉายา กนฺตวีโร (หม้อทอง) อายุ  ๕๕  พรรษา ๓๔ วิทยฐานะ 
น.ธ. เอก วัดชัยมงคล ต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร ปัจจุบันด ารงต าแหน่ง เป็น
รองเจ้าอาวาสวัดชัยมงคล เป็นเจ้าคณะต าบลบางไผ่ อุปสมบท เมื่อวันที่  ๕ ฯ  ๐ ๔ ค่ า ปีระกา วันที่ 
๒  เดือน มีนาคม พ.ศ. ๒๕๒๒ วัดเวฬุวาศรีประสิทธิ์ ต าบลบางไผ่ อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
พระอุปัชฌาย์ พระครูพินิจสิริธรรม วัดท่าหอย  ต าบลบางไผ่ อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร๒๔ 
 บทบาทหน้าที่ 
 งานด้านปกครอง 
  พ.ศ. ๒๕๓๗ เป็นพระกรรมวาจาจารย์ 
  พ.ศ. ๒๕๓๙ เป็นผู้ช่วยเจ้าอาวาสวัดชัยมงคล 
  พ.ศ. ๒๕๔๓ เป็นผู้รักษาการแทนเจ้าคณะต าบลบางไผ่ 
  พ.ศ. ๒๕๔๔ เป็นเจ้าคณะต าบลบางไผ่ 
  พ.ศ. ๒๕๕๓ เป็นรองเจ้าอาวาสวัดชัยมงคล 
 งานด้านการศึกษา 

                                                        
 ๒๔ สัมภาษณ ์พระครูวิจิตรสังฆไพโรจน์, รองเจ้าอาวาสวัดชัยมงคล,   ๐ มกราคม ๒๕๕๗ 
 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๘๗ 

  พ.ศ.  ๒๕๓๓ เป็นครูสอนพระปริยัติธรรมแผนกธรรมประจ าส านักศาสนศึกษา      
วัดชัยมงคล อ าเภอบางมูลนาก  จังหวัดพิจิตร 
  พ.ศ.  ๒๕๓๕ เป็นผู้ช่วยส านักศาสนศึกษาวัดชัยมงคล  อ าเภอบางมูลนากจังหวัด
พิจิตร 
  พ.ศ. ๒๕๓๙ - ปัจจุบัน เป็นกรรมการก ากับห้องสอบธรรมสนามหลวง สนามสอบวัด
ท่าช้าง  ต าบลเนินมะกอก  อ าเภอบางมูลนาก  จังหวัดพิจิตร 
  พ.ศ. ๒๕๓๙ - ๒๕๔๘  เป็นกรรมการตรวจใบตอบธรรมนวกภูมิ คณะสงฆ์อ าเภอ
บางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  พ.ศ. ๒๕๔๓ เป็นกรรมการสนามหลวงแผนกธรรม สนามสอบวัดท่าช้าง ต าบล    
เนินมะกอก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  พ.ศ. ๒๕๕๓ เป็นกรรมกรรมการอุปถัมภ์การอบรมบาลีก่อนสอบสนามหลวงใน
โครงการอบรมบาลีก่อนสอบสนามหลวงคณะสงฆ์จังหวัดพิจิตร ภาค ๔ วันที่ ๕ กุมภาพันธ์ ๒๕๕๓ ณ 
วัดท่าหลวง พระอารามหลวง ต าบลในเมือง อ าเภอเมืองพิจิตร จังหวัดพิจิตร 
  - เป็นกรรมการก ากับห้องสอบบาลีสนามหลวง ป.ธ. ๔ ระหว่างวันที่ ๙- ๐ 
กุมภาพันธ์ ๒๕๕๓ ณ สนามสอบวัดท่าหลวง ต าบลในเมือง อ าเภอเมืองพิจิตร จังหวัดพิจิตร 
  - เป็นคณะกรรมการสอบธรรมสนามหลวง สมัยที่ ๒ ระหว่างวันที่ ๒๒-๒๖
พฤศจิกายน ๒๕๕๓ ณ สนามสอบวัดท่าช้าง ต าบลเนินมะกอก อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
 งานด้านเผยแผ่ 
  พ.ศ. ๒๕๓๙ เป็นครูสอนศีลธรรมแก่นักเรียนโรงเรียนเทศบาล ๒ วัดชัยมงคล 
อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
  พ.ศ. ๒๕๔๔ ได้รับมอบหมายจากเจ้าอาวาสให้ด าเนินการรับบริจาคโลหิตของหน่วย
รับบริจาคโลหิต วัดชัยมงคล สาขาวัดปากน้ าภาษีเจริญ กรุงเทพมหานคร ทุก ๓ เดือน โดยร่วมกับ
เหล่ากาชาดจังหวัดพิจิตร และโรงพยาบาลจังหวัดพิจิตร รับบริจาคโลหิต จนถึง 
  พ.ศ. ๒๕๔๗ ได้รับมอบหมายจากเจ้าอาวาสให้ก ากับดูแล ศูนย์ปฏิบัติธรรมวิปัสสนา
กัมมัฏฐานวัดชัยมงคล เป็นที่ปฏิบัติธรรมส าหรับพระภิกษุ สามเณร ข้าราชการ ประชาชน นักเรียน 
นักศึกษา ทั่วไปตลอดปี 
  พ.ศ. ๒๕๕๓ ออกปฏิบัติงานพระธรรมทูตตามวัดและโรงเรียนต่าง ๆ 
  พ.ศ. ๒๕๕๕ ได้ผ่านการฝึกอบรมพระวิปัสสนาจารย์ ในอุปถัมภ์โครงการทุนเล่า
เรียนหลวงส าหรับพระสงฆ์ไทย ในเขตปกครองคณะสงฆ์ภาค ๔ ณ วัดเขาค้อ ต าบลเขาค้อ  อ าเภอ
เขาค้อ จังหวัดเพชรบูรณ์ 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๘๘ 

 สรุปได้ว่า บทบาทของพระสงฆ์หรือพระสังฆาธิการในยุคปัจจุบันนี้ ได้มีการพัฒนา
ปรับเปลี่ยนไปอย่างมาก โดยเฉพาะงานด้านการศึกษาอันเป็นส่วนส าคัญในการปลูกฝังศรัทธา ซึ่งใน
สมัยก่อน การศึกษาจะยึดโยงอยู่กับวัด ประชาชน เด็ก และเยาวชนที่ต้องการศึกษาวิชาการต่าง ๆ 
ต้องเข้ามาหาพระสงฆ์เพ่ือศึกษาหาความรู้ ท าให้บ้านกับวัดมีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์กันอย่างแนบแน่น 
พระสงฆ์ผู้ให้วิทยาการ ก็ปลูกฝังศรัทธาได้ง่าย แต่ปัจจุบัน การศึกษาทางโลกได้ก้าวหน้าไปมากคนที่
จะเข้าวัดส่วนมาก ก็คือคนที่มีความทุกข์ จึงท าให้การสร้างศรัทธาของพระสงฆ์ เป็นไปได้กับเฉพาะคน
บางกลุ่ม พระสงฆ์จึงต้องมีการศึกษาที่ทันสมัย เพ่ีอจะได้ปรับปรุงการเผยแผ่พระธรรมค าสั่งสอนให้
เข้าสู่ประชาชน เด็ก และเยาวชนทุกกลุ่ม เป็นต้นว่า หน่วยอบรมประจ าต าบล พระสอนศีลธรรม    
ศูนย์ศึกษาพระพุทธศาสนาวันอาทิตย์ ที่จัดตั้งขึ้นเพ่ือเป็นการส่งต่อหลักธรรมค าสั่งสอน ให้บ้านกับวัด
มีความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันเหมือนกับที่ผ่าน ๆ มา 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



บทท่ี ๔ 

 

วิเคราะหบ์ทบาทของพระสังฆาธิการในการปลูกฝงัศรัทธาแก่เด็กและเยาวชน
ในอ าเภอบางมลูนาก จังหวัดพิจิตร 

 
 จากการศึกษาบทบาทของพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชน        
ในอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร ผู้วิจัยด าเนินการวิเคราะห์บทบาทของพระสังฆาธิการในอดีตและ
ปัจจุบันในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชน ๒ ด้าน คือ ๑) บทบาทด้านการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ๒) บทบาทด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม วิเคราะห์เฉพาะในแต่ละด้าน
ที่ปรากฏได้ดังนี้ 
 

๔.๑ วิเคราะห์บทบาทของพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาในอดีต  

 การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาในอดีตนั้น ปรากฏตาม
เอกสารที่ได้น าเสนอในบทที่ ๓ ไม่ปรากฏเด่นชัดนักว่า ทุกท่านมีจุดมุ่งหมายหรือวางเป้าหมายในการ
เผยแผ่พระพุทธศาสนาไว้อย่างไร แต่สามารถสรุปได้ผ่านวิธีการประพฤติปฏิบัติของท่าน ให้เกิดความ
เลื่อมใสศรัทธา 
 ๔.๑.๑ ด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
 ส าหรับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ของพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาในอดีต สรุปได้
๔ ประเด็น คือ 
  ๑) การปลูกฝังศรัทธาผ่านการประพฤติปฏิบัติ 
  ๒) การปลูกฝังศรัทธาโดยการแสดงธรรม 
  ๓) การปลูกฝังศรัทธาผ่านวัตถุมงคล 
  ๔) การปลูกฝังศรัทธาโดยรักษาผู้ป่วยด้วยน้ ามนต์ และสมุนไพร 
 ๑. การปลูกฝังศรัทธาผ่านการประพฤติปฏิบัติ 
 พระสังฆาธิการในอดีตจะมีกระบวนการเผยแผ่หลักธรรมค าสอนและหลักการประพฤติ
ปฏิบัติให้แก่ประชาชนทั่วไปเพ่ือให้เกิดศรัทธานั้น โดยพ้ืนฐานพระเถระในอดีตทุกท่านจะยึดถือ    
พระธรรมวินัยในการประพฤติปฏิบัติตนให้มีศีลาจารวัตร กิริยางดงามเรียบร้อย อาทิเช่น หลวงพ่อ
ครุฑเป็นพระสงฆ์ผู้มีศีลาจารวัตร ปฏิบัติตนตามหลักสิกขา คือ งดเว้นจากการกระท าผิด เคร่งครัดใน
ศีล มีอาจาระมีกิริยามารยาทเรียบร้อยงดงาม ทุกเช้าท่านจะต้องครองผ้าท าวัตรสวดมนต์ เดินจงกรม    

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๙๐ 

นั่งสมาธิ เวลาเย็นท่านก็ท าวัตรสวดมนต์เย็น ปฏิบัติธรรมทุก ๆ เย็น และอบรมภิกษุสงฆ์ที่จ าพรรษา
อยู่ในวัดให้รักษาศีลปฏิบัติธรรม 
 ๒. การปลูกฝังศรัทธาโดยการแสดงธรรม 
 พระสังฆาธิการในอดีตจะใช้วิธีการแสดงธรรมสั่งสอนพุทธบริษัทที่เข้ามาท าบุญประจ าทุก
วันพระ โดยใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา หรือ หยิบยกประวัติ วิถีการด าเนินชีวิตของบุคคลใน
สมัยพุทธกาลที่ปรากฏในพระไตรปิฎกขึ้นมาบรรยายแสดงให้เห็นชัดถึงหลักธรรม ที่สามารถน าไปใช้
กับการด าเนินชีวิตประจ าวันให้แก่เด็กและเยาวชนรวมถึงประชาชนทั่วไปได้น าไปใช้  เป็นต้น 
นอกจากนี้ยังมีพระเถระท่านอ่ืน ๆ อีกที่มีบทบาทด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในการปลูกฝัง
ศรัทธาให้เกิดขึ้นแก่ประชาชน พระเถระทั้งหลายเหล่านั้นท่านใช้วิธีการปลูกฝังศรัทธาในรูปแบบ
เดียวกัน คือ ยึดถือการประพฤติปฏิบัติ ตนเองตามหลักของไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา          
เมื่อประชาชนได้เรียนรู้จากการพบเห็นกิริยาอาการของพวกท่านทั้งหลายก็จะเกิดศรัทธาและน้อมเข้า
หาท่าน เพ่ือเจรจาพูดคุยพร้อมทั้งได้รับฟังธรรมะจากท่านและน าไปประพฤติปฏิบัติให้เกิดประโยชน์
ต่อตัวผู้ฟังและน าไปใช้ 
 ๓. การปลูกฝังศรัทธาผ่านวัตถุมงคล 
 พระสังฆาธิการในอดีต อาทิเช่น หลวงปู่ภูได้ศึกษาทั้งฝ่ายคันถธุระและวิปัสสนาธุระ ดังนั้น
ท่านจึงเผยแผ่ศาสนาทางคาถาอาคมต่าง ๆ สอดคล้องกับหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนา หลวงปู่ภู
ได้สร้างวัตถุมงคล เช่น เหรียญใบมะยม เอาโลหะหุ้มที่ต้นและปลายไม้ตะพด เป็นต้น ซึ่งมี
วัตถุประสงค์ในการสร้างเพ่ือเป็นพุทธานุสสติ ให้ผู้บูชาได้ระลึกถึงพุทธคุณของสมเด็จพระสัมมา 
สัมพุทธเจ้า เพราะผู้ที่ระลึกถึงพุทธคุณอย่างนี้ ย่อมประสบบุญ ในขณะเดียวกันยังได้ระลึกถึงพระ
ธรรมว่าเป็นสิ่งที่บุคคลพึงเห็นได้เอง ซึ่งถือว่าได้ธรรมข้อ ธัมมานุสสติ และได้ชื่อว่าได้ระลึกถึงคุณ
พระสงฆ์ผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ ซึ่งถือว่าได้บ าเพ็ญสังฆานุสสติตามล าดับ 
 ๔. การสร้างศรัทธาโดยรักษาผู้ป่วยด้วยน  ามนต์ และสมุนไพร 
 พระสังฆาธิการในอดีต อาทิเช่น หลวงพ่อเงิน ท่านได้ศึกษาวิชาต่าง ๆ มากมายนอกจาก
หลวงพ่อจะมีชื่อเสียงทาด้านวิชาอาคมแล้วหลวงพ่อยังเป็นหมอโบราณที่เก่งกาจ สามารถรักษาโรคภัย
ไข้เจ็บให้แก่ประชาชนที่มารับการรักษา วิธีการรักษาของท่านก็ใช้น้ ามนต์ และบางทีก็ใช้สมุนไพร 
ส าหรับสมุนไพรนั้นท่านจะจัดให้ไปต้มกิน ในไม่ช้าผู้ป่วยก็จะหายป่วย ด้วยความเชื่อถือของประชาชน
โดยทั่วไปนี้เอง 
 ดังนั้น บทบาทในการปลูกฝักศรัทธาของพระเถระในอดีตจะมีวิธีการปลูกฝังศรัทธา ๔ วิธี 
ได้แก่ ๑) การปลูกฝังศรัทธาผ่านการประพฤติปฏิบัติ ๒) การปลูกฝังศรัทธาโดยการแสดงธรรม ๓)         
การปลูกฝังศรัทธาผ่านวัตถุมงคล ๔) การปลูกฝังศรัทธาโดยรักษาผู้ป่วยด้วยน้ ามนต์และสมุนไพร   

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๙๑ 

ด้วยวิธีการดังที่กล่าวมาจึงเป็นเหตุท าให้ประชาชนต่างเคารพนับคือศรัทธาในตัวพระเถระทั้งหลาย
ตราบจนถึงปัจจุบัน 
 ๔.๑.๒ ด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม 
 จากการศึกษา พบว่า บทบาทของพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาในอดีต ด้านการ
บ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม ได้แก่ การมีส่วนรวมในการท าประโยชน์แก่สังคมด้านต่าง ๆ เช่น 
การจัดการศึกษาแก่เด็กด้อยโอกาส การต่อต้านยาเสพติด การบริจาคเงินทุนแก่หน่วยงานต่างๆ และ
การส่งเสริมวิชาชีพต่าง ๆ สร้างโบสถ์ กุฏิ หอสวดมนต์ เจดีย์ ศาลาการเปรียญ สร้างหอสวดมนต์กุฏิ
สงฆ์ โรงเรียนนักธรรม เป็นต้น ส าหรับการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม อาทิเช่น หลวงปู่ภูท่าน
เป็นพระเถระรูปหนึ่งที่ชอบศึกษาเล่าเรียน ได้ศึกษาเล่าเรียนสมณกิจส าเร็จจนพระปาฏิโมกข์ เป็นผู้ที่
มีศีลาจารวัตร ปฏิบัติตนตามหลักสิกขา ก านันและผู้ใหญ่บ้านตลอดจนประชาชนเกิดความเลื่อมใส
ศรัทธาได้นิมนตห์ลวงปูภู่มาเป็นอธิการวัดท่าฬ่อ หลวงพ่อก็ได้มาตามค านิมนต์มาอยู่ที่วัดท่าฬ่อเมื่อมา
อยู่วัดท่าฬ่อ หลวงพ่อก็ได้ก่อสร้างโบสถ์ กุฏิ หอสวดมนต์ เจดีย์ ศาลาการเปรียญจนเป็นที่เรียบร้อย 
ตั้งแต่นั้นมาวัดท่าฬ่อก็มีแต่ความเจริญรุ่งเรืองตามล าดับเพราะความสามารถของหลวงปู่โดยแท้ หลวง
เป็นผู้มีความโอบอ้อมอารีและมีความคิดรอบคอบ ชอบท าการก่อสร้างเพ่ือสาธารณะประโยชน์ 
นอกจากนี้ วิธีการสร้างศรัทธาแก่เด็กและเยาวชนรวมถึงประชนหลวงพ่อเงินท่านได้ บ าเพ็ญ
สาธารณประโยชน์แก่สังคม คือ ท่านสามารถรักษาโรคภัยไข้เจ็บให้แก่ประชาชนที่มารับการรักษา 
วิธีการรักษาของท่านก็ใช้น้ ามนต์ และบางทีก็ใช้สมุนไพร ส าหรับสมุนไพรนั้นท่านจะจัดให้ไปต้มกิน 
ในไม่ช้าผู้ป่วยก็จะหายป่วย 
 ดังนั้น การปลูกฝักศรัทธาของพระเถระในอดีตแต่ท่านจะมีวิธีการปลูกฝังศรัทธาด้านการ
บ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคมที่มีความหลากหลาย นอกจากจะบอกบุญเพ่ือร่วมใจกันสร้าง
ถาวรวัตถุต่าง ๆ ที่ทุกคนสามารถร่วมกันใช้ประโยชน์แล้ว วิธีการรักษาโรคภัยไข้เจ็บให้แก่ประชาชนก็
นับว่าเป็นการปลูกฝังศรัทธาอีกรูปแบบหนึ่งด้วย 
 สรุปได้ว่า พระสังฆาธิการในอดีต มีบทบาทในการปลูกฝังศรัทธาแก่ประชาชน ๒ ด้าน คือ 
๑) ด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ๒) ด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม โดยจะมีวิธีในการ
ปลูกฝังศรัทธาอยู่ ๔ วิธีด้วยกัน ได้แก่ ได้แก่ ๑) การปลูกฝังศรัทธาผ่านการประพฤติปฏิบัติ ๒) การ
ปลูกฝังศรัทธาโดยการแสดงธรรม  ๓) การปลูกฝังศรัทธาผ่านวัตถุมงคล ๔) การปลูกฝังศรัทธาโดย
รักษาผู้ป่วยด้วยน้ ามนต์และสมุนไพร ส าหรับศรัทธาที่เกิดขึ้นแก่ประชาชนนั้นอาจกล่าวได้ว่าเป็น
ศรัทธาที่ประกอบด้วยปัญญา คือ สัทธาญาณสัมปยุต และศรัทธาที่ไม่ประกอบด้วยปัญญา คือ ศรัทธา
ญาณวิปยุต๑      

                                                        
๑ พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), พุทธศาสนา ในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์, หน้า ๙๒–๙๓. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๙๒ 

๔.๒ วิเคราะห์บทบาทของพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาในปัจจุบัน 
 จากการสัมภาษณ์พระสังฆาธิการในเขตอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร ทั้ง ๑๐ รูป ที่มี
บทบาทในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชน วิเคราะห์ได้ดังนี้ 
 ๔.๒.๑ ด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
 จากการสัมภาษณ์พระสังฆาธิการในเขตอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร ทั้ง ๑๐ รูป พบว่า 
บทบาทด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสังฆาธิการในปัจจุบัน ในด้านการเผยแผ่นั้น แท้จริง
แล้วบทบาทด้านนี้ พระสงฆ์ทุกรูปได้รับมอบหมายจากองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าโดยตรง 
เพราะหน้าที่ของพุทธสาวก คือ มีหน้าที่ศึกษาเรียนรู้ค าสอนให้เกิดความรู้ความเข้าใจแล้วน าไปปฏิบัติ
ตามพระธรรมค าสอนนั้น และต้องสอนผู้อ่ืนให้ปฏิบัติตามด้วย ซึ่งการเผยแผ่ธรรมะเป็นหน้าที่ส าคัญ
ของพระสงฆ์สาวกทุกรูป 
 วิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสังฆาธิการในเขตอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 
ทั้ง ๑๐ รูป จากการสัมภาษณ์ จะเห็นได้ว่า พระสังฆาธิการแต่ละรูปจะใช้วิธีการเผยแผ่ที่แตกต่างกัน
ตามบริบทของการเผยแผ่ จะใช้วิธีโดยการให้การอบรม การสอน การแสดงธรรม  และการเขียนต ารา 
และการปฏิบัติธรรม โดยเผยแผ่ผ่านสื่อต่าง ๆ  เช่นวิทยุ  โทรทัศน์ และหนังสือพิมพ์ หรือ           
การปาฐกถาก็ตาม บทบาทของพระสังฆาธิการในปัจจุบันนี้ จึงไม่ใช่แต่เพียงว่าจะแสดงธรรมอยู่ภายใน
วัดเท่านั้น เพราะยุคสมัยก าลังเปลี่ยนแปลงไป จ าเป็นที่พระสงฆ์ต้องท างานเชิงรุก ออกไปให้ธรรมะแก่
เด็กและเยาวชนผ่านโครงการต่าง ๆ เป็นต้นว่า มีการจัดส่งให้มีพระสอนศีลธรรมเข้าไปประจ าตาม
โรงเรียนต่าง ๆ เพ่ือให้พระได้ท าหน้าที่ได้ โดยไม่ต้องรอให้เด็กเข้ามาวัด แต่เรากลับเป็นฝ่ายที่ต้อง
ออกไปเผยแผ่ หรือในระยะเวลาช่วงปิดภาคการศึกษา พระสังฆาธิการก็ต้องจัดกิจกรรมต่าง ๆ เพ่ือจะ
ให้เด็กและเยาวชนได้หันหน้าเข้าหาธรรมะ ผ่านกิจกรรม เช่น โครงการบรรพชาสามเณร และบวชศีล
จาริณีภาคฤดูร้อนเป็นต้น ที่เป็นการร่วมมือกันทั้งภาครัฐและองค์กรทางศาสนา ได้ร่วมมือกัน เพ่ือให้
เด็กและเยาวชนได้มีส านึกในคุณธรรม และจริยธรรม ซึ่งพระสังฆาธิการในอ าเภอบางมูลนากได้ท า
หน้าที่เผยแผ่ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง พระครูพิสิฐคณาภิรักษ์ เจ้าคณะอ าเภอ ได้ท าอยู่เป็นประจ า คือต้อง
สร้างบทบาทของพระสงฆ์ให้เป็นที่เคารพศรัทธาของประชาชนทั่วไป อันเป็นการปูพ้ืนฐานของการ
เสริมสร้างศรัทธาให้เกิด ต่อจากนั้นจะท าให้การน าธรรมะไปสู่ประชาชนท าได้ง่ายขึ้น และอีกสิ่งที่
เด่นชัดกค็ือการแสดงธรรมในวันพระ ในเทศกาลวันส าคัญ พระสงฆ์ได้โอกาสในการแสดงธรรมการเผย
แผ่ธรรมอยู่เป็นปกติ และในรูปแบบที่ไม่เป็นรูปแบบ กล่าวคือ อาจจะใช้วิธีการพูดคุยสนทนาในโอกาส
ที่ได้พบปะ จะเป็นการเผยแผ่โดยไม่เป็นกิจจะลักษณะ แต่ก็แฝงด้วยการให้ข้อคิดทางธรรม หรือ         
ในโอกาสที่ประชาชนมาท าบุญวันเกิดแล้วขอพรจากพระสงฆ์ มาถวายสังฆทานแล้วพระสงฆ์ก็ให้พร 
ในช่วงเวลาสั้น ๆ เป็นการสอนโดยที่ผู้รับไม่รู้ว่าถูกสอน แต่ได้ซึมซับเอาค าสอน เอาคติธรรม ได้เกิด

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๙๓ 

การเรียนรู้พระธรรมค าสอน เป็นผลให้การเผยแผ่ธรรมและได้เข้าถึงประชาชนโดยไม่ยาก และไม่ต้อง
รอเทศกาลส าคัญใด ๆ ทั้งสิ้น 
 ดังนั้น บทบาทด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสังฆาธิการในเขตอ าเภอบางมูลนาก 
จังหวัดพิจิตร ทั้ง ๑๐ รูป จะมีวิธีการเผยแผ่เพ่ือปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชนที่แตกต่างกันไปตาม
สถานการณ์ของยุคสมัยที่เปลี่ยนแปลงไปและขึ้นอยู่กับโอกาสที่จะอ านวย  
 ๔.๒.๒ บทบาทด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม 
 บทบาทด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม บทบาทด้านนี้ของพระสังฆาธิการเห็น
ได้เด่นชัด คือ การที่พระสังฆาธิการเป็นผู้น าในการสร้างสาธารณูปการต่าง ๆ เช่น การขุดลอกคลอง
ระบายน้ า สร้างถนนหนทาง อนุรักษ์สิ่งแวดล้อม สร้างโรงพยาบาลเป็นต้น ซึ่งการที่พระมาเป็นผู้น าใน
การท าสิ่งต่าง ๆ จะท าได้ง่ายเพราะโดยทั่วไป ประชาชนมีความเชื่อมั่นศรัทธาต่อพระสงฆ์เป็นต้น
ทุนเดิมอยู่แล้ว จึงท าให้การระดมทุนต่าง ๆ ท าได้ง่าย โดยผ่านกิจกรรมเช่นทอดผ้าป่ารับบริจาคเป็น
ต้น หรืออีกกรณีที่เห็นได้ชัด คือ การจัดการศึกษาแก่เด็กด้อยโอกาส เช่น การจัดให้มีทุนส าหรับเด็กที่
เรียนดีแต่ยากจน ซึ่งพระสังฆาธิการทุกรูปได้กระท ากันมาอย่างต่อเนื่อง หรือมีการรณรงค์ใ ห้
ประชาชนเห็นโทษภัยของยาเสพติด ผ่านได้ให้ประชาชนตระหนักถึงประโยชน์ของการรักษาศีล ๕ อีก
ทั้งได้ส่งเสริมวิชาชีพต่าง ๆ เพ่ือให้ประชาชนได้มีอาชีพท ากิน ไม่เดือดร้อน อันจะท าให้ปัญหาสังคม
น้อยลง สิ่งที่กล่าวมานี้ ล้วนแต่เป็นสิ่งที่พระสงฆ์ทุกรูปได้กระท ากันอยู่เป็นประจ า แต่อาจจะไม่เด่นชัด
มาก เพราะงานของพระสงฆ์เป็นงานเพ่ือสังคม แต่ไม่จ าต้องมีการประชาสัมพันธ์ 
 ดังนั้น พระสังฆาธิการในสมัยปัจจุบัน จ าเป็นอย่างยิ่งที่ต้องพัฒนา เปลี่ยนแปลงตัวเอง 
เพ่ือให้ทันกับยุคสมัยที่พัฒนาไปอย่างรวดเร็วเช่นด้านการเผยแผ่ ก็ต้องมีการน าเทคโนโลยีใหม่ ๆ   
เข้ามาปรับใช้ให้เหมาะสม ให้การเผยแผ่ธรรมะได้เข้าสู่ประชาชนทุกกลุ่มโดยมากที่สุด ผ่าน วิทยุ
ชุมชนบ้าง สื่อสิ่งพิมพ์ต่าง ๆ บ้าง หรือในด้านการบ าเพ็ญสาธารณะประโยชน์ก็เช่นเดียวกัน           
ถ้าพระสงฆ์อยู่นิ่งเฉย จะท าให้ถูกมองว่า ล้าหลัง  แต่ปัจจุบัน พระสงฆ์ต้องคิดกิจกรรมต่าง ๆ เพ่ือดึง
ให้ทุกภาคส่วนได้เข้ามาร่วมกันพัฒนาสังคมให้เป็นสังคมที่สมบูรณ์ 
 สรุปได้ว่า บทบาทของพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาในอดีตแก่ประชาชน ๒ ด้าน    
คือ ๑) บทบาทด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา พระเถระในอดีตจะมีวิธีการปลูกฝังศรัทธา ๔ วิธี 
ได้แก่ (๑) การปลูกฝังศรัทธาผ่านการประพฤติปฏิบัติ (๒) การปลูกฝังศรัทธาโดยการแสดงธรรม (๓) 
การปลูกฝังศรัทธาผ่านวัตถุมงคล (๔) การปลูกฝังศรัทธาโดยรักษาผู้ป่วยด้วยน้ ามนต์และสมุนไพร ๒) 
บทบาทด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคมของพระสังฆาธิการในอดีตมีการสร้างถาวรวัตถุ 
รักษาโรคด้วยสมุนไพร เป็นต้น ส าหรับพระสังฆาธิการในเขตอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร ทั้ง ๑๐ 
รูป จะมีการปลูกฝังศรัทธาโดยยึดรูปแบบหรือวิธีการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชนที่หลากหลาย
แตกต่างกันออกไปขึ้นอยู่กับสถานการณ์และในโอกาสต่าง ๆ ที่เปลี่ยนแปลงไป 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



บทท่ี ๕ 

 

สรุปผลการวิจัยและขอ้เสนอแนะ 

 

๕.๑ สรุปผลการวิจัย 

 จากการศึกษาวิเคราะห์บทบาทของพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและ
เยาวชน สรุปตามวัตถุประสงค์ ดังต่อไปนี้ 

 ๕.๑.๑ หลักความศรัทธาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 จากการศึกษาหลักความศรัทธาในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า ศรัทธา หรือความเชื่อ
ในพระพุทธศาสนาเถรวาท หมายถึง ความเชื่อในสิ่งที่ควรเชื่อ เป็นความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุและ
ผลโดยใช้ปัญญาพิจารณาหาเหตุผลให้เห็นจริง เชื่อในกุศลกรรม คือ การกระท ากรรมดี หรือการ
กระท าความดีทางกาย ทางวาจา และทางใจ เพราะเมื่อกระท าอะไรก็ตาม ต้องมีศรัทธาเป็นปัจจัย
ส าคัญ แต่การมีศรัทธาจะต้องมีปัญญาก ากับด้วย จึงจะเป็นศรัทธาที่ถูกต้อง ศรัทธาที่ขาดการ
พิจารณาด้วยปัญญาก็จะเป็นศรัทธาหรือความเชื่อที่ผิด จะน าไปสู่เป้าหมายที่ผิดด้วย ศรัทธาหรือ
ความเชื่อจึงมีหลายลักษณะและหลายประเภท ด้วยเหตุนี้ หลักของความเชื่อหรือความศรัทธาทาง
พระพุทธศาสนาจึงแบ่งได้เป็น ๒ แบบ ได้แก่ 
 แบบที่ ๑ เป็นศรัทธาแบบที่ถูกต้อง กล่าวคือ เป็นศรัทธาที่น าไปสู่ปัญญา เกิดจากการ
สืบค้น สนใจและเข้าไปหาในเรื่องราวต่าง ๆ โดยเฉพาะในตัวบุคคลก็จะเข้าไปซักถามเขาเพ่ือให้เกิด
ความรู้ และความเข้าใจ 
 แบบที่ ๒ เป็นศรัทธาแบบที่ผิด กล่าวคือ เป็นศรัทธาที่ปิดกั้นปัญญา เกิดจากการใช้วิธี
ปลุกเร้าหรือบังคับให้เชื่อ และพอเชื่อแล้วก็ต้องมอบความไว้วางใจอย่างสิ้นเชิง ห้ามถาม ห้ามสงสัย 
ประพฤติปฏิบัติตามอย่างเดียว ศรัทธาแบบนี้ไม่มีการใช้ปัญญาในการพินิจวิเคราะห์ได้ต่อไป 
 การปลูกฝังศรัทธาให้เกิดขึ้นแก่ประชาชนนั้นจะต้องยึดหลัก ดังนี้ ๑) รูปัปปมาณิกา ๒) 
ลูขัปปมาณิกา ๓) โฆสัปปมาณิกา ๔) ธัมมัปปมาณิกา 
 ดังนั้น ความศรัทธาหรือความเชื่อ ถือว่าเป็นจุดเริ่มต้นที่ส าคัญในการพัฒนาชีวิตให้
ประสบความส าเร็จหรือล้มเหลวได้ ผู้มีปัญญาจึงเลือกเอาหลักความศรัทธาที่ถูกต้องไปใช้พัฒนาตน
เพ่ือให้เกิดประโยชน์เป็นผลส าเร็จสูงสุดของชีวิต ผู้ไม่มีปัญญาก็จะยึดเอาความเชื่อที่ผิดไปใช้และท าให้
เกิดผลผิดพลาดหรือล้มเหลวไม่ประสบผลส าเร็จอย่างนี้ 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๙๕ 

 ๕.๑.๒ บทบาทการปลูกฝังศรัทธาของพระสังฆาธิการในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
จากการศึกษาบทบาทของพระสังฆาธิการในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า ในสมัยพุทธกาลพระสงฆ์
สาวกของพระพุทธเจ้ามีบทบาทอย่างมากในการเผยแผ่หลักธรรมค าสอนของพระพุทธองค์ บทบาท
หน้าที่หลักของพระสงฆ์นั้นมี ๓ ประการ คือ 
 ๑. บทบาทในการให้ความรู้และพัฒนาจิตใจแก่คนในชุมชน 
 ๒. บทบาทในการสงเคราะห์ชุมชน 
 ๓. บทบาทในการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม 
 พระสงฆ์ได้ท าหน้าที่เป็นครูมาตั้งแต่สมัยพุทธกาล พระสงฆ์ได้ท าหน้าที่เป็นทั้งผู้ให้
ความรู้ที่จะน าไปประกอบอาชีพ และให้คุณธรรม คือ ความประพฤติดีปฏิบัติชอบส าหรับเป็นเครื่อง
อุปถัมภ์ค้ าจุนวิชาชีพของประชาชนให้เจริญรุ่งเรืองและคงอยู่ตลอดไป 
 สมัยหลังพุทธกาล พระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว พระสงฆ์ ในสมัยนั้น ส่วนใหญ่จะมี
บทบาทในการเผยแผ่หลักธรรมค าสอนโดยเข้าไปสร้างศรัทธาให้เกิดขึ้นแก่ผู้น าในภูมิภาคนั้นก่อน  
เป็นอันดับแรก หลังจากนั้น จึงค่อยสอนธรรมแก่ผู้น าชุมชน และใช้ผู้น าเป็นฐานขยายพระพุทธศาสนา
ให้กว้างขวางออกไป 
 สืบเนื่องจากการที่พระเจ้าอโศกมหาราชทรงเป็นผู้ อุปถัมภ์บ ารุงพระพุทธศาสนา 
พระองค์ได้จัดส่งพระสมณะทูต คือ พระโสณะเถระกับพระอุตรเถระน าพระพุทธศาสนาเข้ามาสู่
ประเทศไทย ตามเส้นทางของชาวอินเดียเข้ามาสู่สุวรรณภูมิ ประชาชนคนไทยจึงได้รับอิทธิพลยอมรับ
นับถือพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาของตนและนับถือตลอดมาจนกระทั่งบัดนี้ 
 บทบาทของพระสงฆ์ ส าหรับพระสงฆ์ไทยมีหน้าที่  และบทบาทที่ต้องรับผิดชอบ        
ซึ่งได้รับการแต่งตั้งโดยตรงและเป็นหน้าที่ที่ต้องปฏิบัติ คือ 
 ๑. บทบาทด้านการปกครองคณะสงฆ์ 
 ๒. บทบาทด้านการจัดการศึกษาแก่พระภิกษุสามเณรและประชาชนทั่วไป 
 ๓. บทบาทด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
 ๔. บทบาทด้านการก่อสร้างและการบูรณปฏิสังขรณ์วัดวาอาราม 
 ๕. บทบาทด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม  
 ดังนั้น พระพุทธศาสนายังคงด ารงคงอยู่ได้ตราบเท่าทุกวันนี้ นั่นเพราะพระสงฆ์ยังคงมี
บทบาทและหน้าที่หลายอย่างในการพัฒนาชีวิตและสังคมตามหลักธรรมค าสองทางพระพุทธศาสนา
พระสงฆ์ในยุคปัจจุบันก็ยังคงยึดหลักการเผยแผ่ในสมัยพุทธกาลเป็นต้นแบบเพ่ือยังความคงอยู่ของ
พระพุทธศาสนาสืบต่อไป 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๙๖ 

 ๕.๑.๓ วิเคราะห์บทบาทของพระสังฆาธิการในอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร    
ในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชน 
 จากการศึกษาบทบาทของพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาแก่ประชาชนในอดีต 
พบว่า มี ๒ ด้าน คือ ๑) บทบาทด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ไม่ปรากฏเด่นชัดนักว่า ทุกท่านมี
จุดมุ่งหมายหรือวางเป้าหมายในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาไว้อย่างไร แต่สามารถสรุปได้ผ่านวิธีการ
ประพฤติปฏิบัติของท่าน ให้เกิดความเลื่อมใสศรัทธาดังนี้ (๑) การปลูกฝังศรัทธาผ่านการประพฤติ
ปฏิบัติ (๒) การปลูกฝังศรัทธาโดยการแสดงธรรม (๓) การปลูกฝังศรัทธาผ่านวัตถุมงคล (๔) การปลูกฝัง
ศรัทธาโดยรักษาผู้ป่วยด้วยน้ ามนต์ และสมุนไพร ๒) บทบาทด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่
สังคม ได้แก่ การมีส่วนรวมในการท าประโยชน์แก่สังคมด้านต่าง ๆ เช่น การจัดการศึกษาแก่เด็กด้อย
โอกาส การต่อต้านยาเสพติด การบริจาคเงินทุนแก่หน่วยงานต่างๆ และการส่งเสริมวิชาชีพต่าง ๆ 
สร้างโบสถ์ กุฏิ หอสวดมนต์ เจดีย์ ศาลาการเปรียญ สร้างหอสวดมนต์กุฏิสงฆ์ โรงเรียนนักธรรม   
รวมถึงวิธีการรักษาโรคภัยไข้เจ็บให้แก่ประชาชน เป็นต้น 
 บทบาทของพระสังฆาธิการในเขตอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร พบว่า บทบาทด้าน
การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสังฆาธิการในปัจจุบัน ในด้านการเผยแผ่นั้น จะใช้วิธีโดยการให้
การอบรม การสอน การแสดงธรรม  และการเขียนต ารา และการปฏิบัติธรรม โดยเผยแผ่ผ่านสื่อ  
ต่าง ๆ  เช่นวิทยุ  โทรทัศน์ และหนังสือพิมพ์ หรือ การปาฐกถาก็ตาม บทบาทของพระสังฆาธิการใน
ปัจจุบันนี้ จึงไม่ใช่แต่เพียงว่าจะแสดงธรรมอยู่ภายในวัดเท่านั้น เพราะยุคสมัยก าลังเปลี่ยนแปลงไป 
จ าเป็นที่พระสงฆ์ต้องท างานเชิงรุก ออกไปให้ธรรมะแก่เด็กและเยาวชนผ่านโครงการต่าง  ๆ เป็นต้น 
ซึ่งเป็นวิธีการเผยแผ่ที่แตกต่างกันไปตามยุคสมัย ในส่วนบทบาทด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่
สังคมพระสังฆาธิการเป็นผู้น าในการสร้างสาธารณูปการต่าง ๆ เช่น การขุดลอกคลองระบายน้ า   
สร้างถนนหนทาง อนุรักษ์สิ่งแวดล้อม สร้างโรงพยาบาล เป็นต้น ซึ่งการที่พระมาเป็นผู้น าในการท าสิ่ง
ต่าง ๆ จะท าได้ง่ายเพราะโดยทั่วไป ประชาชนมีความเชื่อมั่นศรัทธาต่อพระสงฆ์เป็นต้นทุนเดิมอยู่แล้ว 
จึงท าให้การระดมทุนต่าง ๆ ท าได้ง่าย เพราะพระสงฆม์ีส่วนร่วมพัฒนาสังคมให้เป็นสังคมที่สมบูรณ์ 
 ดังนั้น ในการปลูกฝังศรัทธาขอพระสงฆ์ปัจจุบันจึงเป็นการปลูกฝังศรัทธาแบบเชิงรุก 
เพราะยุคสมัยเปลี่ยนแปลง สังคมเปลี่ยนแปลงจึงจ าเป็นที่พระสงฆ์ต้องมีบทบาทในการเผยแผ่ปลูกฝัง
ศรัทธาในหลักธรรมค าสอนขอพระพุทธเจ้าให้เข้าซึมถึงรากลึกของหัวใจคือเด็กและเยาวชน           
ซึ่งจะต้องปลูกฝังความเชื่อที่ถูกต้องอันเป็นจุดมุ่งหมายของพระพุทธศาสนานั่นเอง 
 

๕.๒ ข้อเสนอแนะ 
 จากการศึกษาวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ศึกษาเรื่องบทบาทพระสังฆาธิการในอ าเภอบางมูล
นาก จังหวัดพิจิตร ในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชน จึงขอเสนอแนะดังนี้ 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๙๗ 

 ๕.๒.๑ ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
 จากการศึกษาเรื่องนี้ ผู้วิจัยพิจารณาเห็นความส าคัญของหลักมูลเหตุที่ท าให้เกิดศรัทธา
ความเชื่อในทางพระพุทธศาสนาว่า สามารถแก้ไขปัญหาองค์กรสงฆ์หรือแม้แต่ปัญหาของสังคมได้ 
โดยเฉพาะหลักความศรัทธาที่ถูกต้องทางพระพุทธศาสนาที่สอนให้มีความเชื่ออย่างมีเหตุมีผล
ประกอบกับปัญญาเป็นเครื่องพิจารณาอย่างถูกต้อง ซึ่งเป็นรากฐานของการเข้าใจถึงปัญหาต่าง ๆ   
ทุกองค์กรของสังคมไทยในปัจจุบัน ควรให้สถาบันของสงฆ์  หรือทุกสถาบันทุกระดับ ได้ศึกษาอย่าง
ลึกซึ้งถูกต้อง เมื่อมีการศึกษาในเรื่องความศรัทธาอย่างถูกต้อง ก็จะแก้ไขหรือเปลี่ยนแปลงความเชื่อที่
ผิดในสังคมได้ ตลอดจนมีการปรับปรุงเปลี่ยนแปลงระบบค่านิยมในสังคมเน้นย้ าให้การศึกษาอย่าง
ต่อเนื่อง อีกทั้งเป็นการปลูกฝังกระบวนการความคิดให้กระท าแต่สิ่งที่ถูกต้องให้แก่คนทุกระดับชั้นได้
ตระหนักถึงความศรัทธาความเชื่อของตนว่าผิดหรือถูก เมื่อมีความเชื่อที่ถูกต้องก็จะท าสิ่งใดได้ถูกต้อง
อย่างยั่งยืน ด้วยเหตุผลดังกล่าวสามารถแก้ไขปัญหาความเห็นผิดความเชื่อที่ผิดอันน าไปสู่ปัญหา   
ต่าง ๆ ในสังคมได ้

 ๕.๒.๒ ข้อเสนอแนะในการท าวิทยานิพนธ์ 
 การศึกษาวิเคราะห์บทบาทพระสังฆาธิการในอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร ในการ
ปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชน เป็นการศึกษาบทบาทของพระสังฆาธิการและการปลูกฝังศรัทธาแก่
เด็กและเยาวชนรวมถึงประชาชน ท าให้ทราบถึงบทบาท และวิธีการที่พระสังฆาธิการได้เข้ามามีส่วน
ในการปลูกฝังศรัทธา จึงควรที่จะมีการศึกษาในรายละเอียดในแต่ละระดับ ถ้าหากผู้ได้รับการศึกษา 
จะก่อให้เกิดประโยชน์สูงสุดแก่ตนเองและสังคม หรือถ้าหากจะศึกษาวิจัยต่อไป เพ่ือให้เกิดความรู้
ความเข้าใจได้มากยิ่งข้ึน ผู้วิจัยขอเสนอแนะดังนี้ 
 ๑) การศึกษาหลักศรัทธาของเด็กและเยาวชนเพื่อบูรณาการเข้ากับศาสตร์สมัยใหม่ 
 ๒) การศึกษาพัฒนาการหลักศรัทธาของพระพุทธศาสนาส าหรับพุทธศาสนิกชน 
 ๓) ศึกษาการประยุกต์หลักความเชื่อในทางพระพุทธศาสนาที่มีผลต่อสันติสุขใน
สังคมไทยอย่างยั่งยืน 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



บรรณานุกรม 

 

๑. ภาษาไทย 

 ก. ข้อมูลปฐมภูมิ 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฎกํ. กรุงเทพมหานคร : 
 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๕. 
________. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : 
 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

 ข. ข้อมูลทุติย 

(๑)  หนังสือทั่วไป 

ก่องแก้ว  เจริญอักษร. ความรู้เรื่องธรรมวิทยา. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ 
 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๔๑. 
ประเวศ วะสี. พระสงฆ์กับการรู้เท่าทันสังคม. พิมพ์ครั้งที ่๒. กรุงเทพมหานคร : หมอชาวบ้าน, 
 ๒๕๔๐. 
ปิยนาถ (นิโครธา) บุนนาค. “ประวัติศาสตร์และอารยธรรมของศรีลังกา สมัยโบราณก่อนสมัย 
 อาณานิคม และความสัมพันธ์ทางวัฒนธรรมระหว่างศรีลังกากับไทย”. 
 กรุงเทพมหานคร : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๓๔. 
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). พุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์. 
 กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๕. 
________. พุทธศาสนา ในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์. กรุงเทพมหานคร :  
 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๕. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ปธ.๙ ราชบัณฑิต). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ 
 ชุดคําวัด. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์เลี่ยงเชียง, ๒๕๔๘. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ ๙. 
 กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, ๒๕๓๘. 
________. พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ ๘. กรุงเทพมหานคร :  
 มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, ๒๕๓๘. 
________. พุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที ่๗. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
 ๒๕๔๑. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๙๙ 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). พุทธธรรม ฉบับเดิม. พิมพ์ครั้งที ่๒๙. กรุงเทพมหานคร :  
 โรงพิมพ์ บริษัทสหธรรมิก จ ากัด, ๒๕๔๙. 
________. พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ ๑๕. กรุงเทพมหานคร : 
 โรงพิมพ์ บริษัท สหธรรมิก จ ากัด, ๒๕๕๒. 
พระภาวนาวิริยคุณ (เผด็จ ทตฺตชีโว). ศรัทธา รุ่งอรุณแห่งสันติภาพโลก. พิมพ์ครั้งที่ ๒.  
 กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ บริษัท รุ่งศิลป์การพิมพ์ (๑๙๗๗) จ ากัด, ๒๕๕๑. 
พระราชวรมุนี  (ประยุทธ์  ปยุตฺโต). สถาบันสงฆ์กับสังคมปัจจุบัน. กรุงเทพมหานคร : มิตรสยาม,  
 ๒๕๒๗. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. พระบาฬีลิปิกรม. กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๓๒. 
มูลนิธิอภิธรรมมหาธาตุวิทยาลัย. ปรมัตถธรรม ๔. พระนครศรีอยุทธยา : เลี่ยงเชียงเจริญ, ๒๕๑๒. 
บุญเจือ. ปรัชญาอินเดีย (โดยเฉพาะอย่างย่ิงพุทธปรัชญา). กรุงเทพมหานคร :  
 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๒๒. 
ยุพิน  เข็มมุกด์. “พุทธศาสนาในล้านนาไทยสมัยราชวงศ์มังราย พ.ศ. ๑๘๓๙ – ๒๑๐๑”. 
 รายงานการวิจัย, ๒๕๓๗. 
ราชบัณฑิตยสถาน. พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๔๒. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ 
 นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์, ๒๕๔๖. 
วิทย์  เที่ยงบูรณธรรม. พจนานุกรมไทย. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ ห.จ.ก. ประชุม 
 ทองการพิมพ์ ๒๒, ๒๕๓๖. 
พระอนุรุทธาจารย์. คู่มือการศึกษาพระอภิธัมมัตถสังคหะ ปริเฉทท่ี ๒ เจตสิกสังคหวิภาค.  
 แปลโดย วรรณสิทธิ  ไวทยะเสวี. กรุงเทพมหานคร : ธเนศวรการพิมพ์, ๒๕๒๗. 
สมชาย  เทพแสง, “การปฏิรูปการศึกษาคือการปฏิรูปจิตและวิญญาณ” วิทยาจารณ์ ๑๐๐, 
 ๒๕๔๔. 
สงวน  สุทธิเลิศอรุณ. การนิเทศการศึกษา. กรุงเทพมหานคร :  โรงพิมพ์อักษรพัฒนาพานิชย์, 
 ๒๕๒๗. 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. สารานุกรมพระพุทธศาสนา.  
 กรุงเทพมหานคร :  มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๒๙. 
สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวงวชิรญาณวงศ์. ธรรมานุกรม. กรุงเทพมหานคร :  
 มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๑๕. 
สมเด็จพระสังฆราชเจ้า พระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหลวงชินวรสิริวัฒน์. พระคัมภีร์อภิธานัปปทีปิกา. 
 กรุงเทพมหานคร : มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๐๘. 
สุพัตรา  สุภาพ. จิตวิทาสังคม. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๓๘. 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๐๐ 

สุมน  อมรวิวัฒน์. การสอนโดยสร้างศรัทธาและโยนิโสมนสิการ. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพมหานคร :  
 โรงพิมพ์โอเดียนสโตร์, ๒๕๓๐. 
สุวรรณา  สถาอานันท์ และเนื่องน้อย  บุณยเนตร. คํา : ร่องรอยความเชื่อไทย. 
 กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๓๗. 
เสฐียร พันธรังสี. ศาสนาเปรียบเทียบ. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
 ๒๕๓๔. 
เสฐียร  พันธรังสี. ศาสนาโบราณ. กรุงเทพมหานคร : รุ่งเรืองธรรม, ๒๕๒๑. 
________. ศาสนาโบราณ. กรุงเทพมหานคร : รุ่งเรืองธรรม, ๒๕๓๑. 
แสง  มนวิทูร. “ชินกาลมาลีปรกรณ์”. หนังสือนุสรณ์งานพระราชทานเพลิงศพ ศาสตราจารย์  
 ร.ต.ท. แสง มนวิทูร, ๒๕๑๗. 
หลวงเทพดรุณานุศิษฏ์. ธาตุปฺปทีปิถา. กรุงเทพมหานคร : มหามกุฎราชวิทยาลัย, ๒๕๑๘. 
อนันต์ วิริยะพินิจ. บทบาทของพระสงฆ์กับการพัฒนาชุมชน. กรุงเทพมหานคร :  
 โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๔๖. 
อุทัย  เอกสะพัง. พุทธศาสนาเถรวาท. ปัตตานี :  มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ ปัตตานี, ๒๕๔๗. 
เอ้ือน  เล่งเจริญ. “โลกทรรศน์ในพระพุทธศาสนา”. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์โอเดียนสโตร์, 
 ๒๕๓๗. 

(๒) วิทยานิพนธ์ 
ผุดพรรณ  ศุภพันธุ์. “การศึกษาเปรียบเทียบความคิดเก่ียวกับพระพุทธเจ้าในพุทธปรัชญาเถรวาทกับ 
 พุทธปรัชญามหายาน”. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตร์มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย :  
 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๒๘. 
พูนชัย  ปันธิยะ. “การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องอัตตสัมมาปณิธิในพระพุทธศาสนา”. 
 วิทยานิพนธ์ศิลปะศาสตร์มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 
 ๒๕๔๑. 
พระมหาจิตติภัทร  อจลธมฺโม. “การศึกษาบทบาทของพระอานนท์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา”.  
 วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต.  สาขาพระพุทธศาสนา : มหาจุฬาลงกรณ์ราช 
 วิทยาลัย, ๒๕๓๗. 
พระมหาปรม โอภาโส (กองค า). “ศึกษาวิเคราะห์ศรัทธาของชาวไทยในปัจจุบัน”.  
 วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ 
 ราชวิทยาลัย, ๒๕๔๑. 
พระมหาฉลวย สิงห์แจ่ม. “การศึกษาวิเคราะห์เรื่องอวิชชาในพระพุทธศาสนาเถรวาท”.  

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๐๑ 

 วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต (สาขาวิชาปรัชญา). บัณฑิตวิทยาลัย :  
 มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, ๒๕๔๖. 
พระมหายุทธกร ปญฺญาสิริ (สัจจรัตนพงศ)์. “ศึกษาวิเคราะห์ศรัทธาในพระพุทธศาสนา”.  
 วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ 
 ราชวิทยาลัย,  ๒๕๔๗. 
พระมหาสุภา  อุทฺโท. “บทบาทของพระสงฆ์ไทยใน ๒ ทศวรรษหน้า (๒๕๔๑–๒๕๖๐)”. 
 วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลับธรรมศาสตร์, 
 ๒๕๔๑. 
ยุคลธร  เพ็ญโรจน์. “ความศรัทธาของประชาชนในเขตเทศบาลนครอุบลราชธานี จังหวัดอุบลราชธานี 
 ที่มีต่อพระสงฆ”์. วิทยานิพนธ์ปริญญาโท. บัณฑิตวิทยาลัย  :  
 มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์, ๒๕๕๑. 
เหลือ  เอกตะคุ. “บทบาทหน้าที่ของคระกรรมการโรงเรียนมัธยมศึกษา ในทัศนของผู้บริหารโรงเรียน 
 มัธยมศึกษา สังกัดกรมสามัญศึกษา จังหวัดนครราชสีมา”. วิทยานิพนธ์ปริญญาโท. 
 ศึกษาศาตรมหาบัณฑิต : มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์, ๒๕๔๒. 

(๓) บทความจากเว็บไซด์ 
พระครูธุรศักดิ์เกียรติคุณ หลวงปู่ภู วัดท่าฬ่อ จังหวัดพิจิตร อ้างใน http://www.xn--42cgaeg 
 4ewcdwadtcbg7mc2c2eb8cd4rf1r.com/b-126/ (เข้าถึงวันที่ ๙ ธันวาคม  
 พ.ศ. ๒๕๕๖). 
พุทธทาสภิกขุ. “เรื่องเรียน พุทธศาสนา ใน ๑๕ นาที”. หนังสือชุมนุมเรื่องสั้น พุทธทาสภิกขุ, ๒๔๙๕,  
 อ้างใน www.buddhadasa.com 
ประวัติหลวงพ่อครุฑวัดท่าฬ่อจังหวัดพิจิตร อ้างใน http://www.xn42cgaeg4ewcdwadtcbg 
 7mc2c2eb8cd4rf1r.com/b-127/ (เข้าถึงวันที่ ๙ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๕๖). 
ประวัติหลวงปู่จันทา_ถาวโร อ้างใน http://th.wikipedia.org/wiki/หลวงปู่จันทา_ถาวโร 
 (เข้าถึงวันที่ ๙ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๕๖). 
หลวงพ่อเขียน-วัดส านักขุนเณร-จังหวัดพิจิตร อ้างใน http://www.xn--42cgaeg4ewcdwadtcbg 
 7mc2c2eb8cd4rf1r.com/b-128/ (เข้าถึงวันที่ ๙ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๕๖). 
ประวัติหลวงพ่อเงิน วัดบางคลาน จ.พิจิตร อ้างใน http://www.xn--42cgaeg4ewcdwadtcbg7 
 mc2c2eb8cd4rf1r.com/b-124/ (เข้าถึงวันที่ ๙ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๕๖). 
หลวงพ่อเตียงวัดเขารูปช้างจ.พิจิตร อ้างใน http://www.xn--42cgaeg4ewcdwadtcbg7 
 mc2c2eb8cd4rf1r.com/b-135/ (เข้าถึงวันที่ ๙ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๕๖). 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๐๒ 

หลวงพ่อปุ่น-วัดดงกลาง อ้างใน http://www.xn--42cgaeg4ewcdwadtcbg7mc2c2eb8cd4rf1r. 
 com/b-129/ (เข้าถึงวันที่ ๙ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๕๖). 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 

 

 

 

 

ภาคผนวก 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๐๔ 

 

 

 

 

 

 

ภาคผนวก ก 
รายนามผู้ให้สัมภาษณ ์

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๐๕ 

รายนามผู้ให้สัมภาษณ ์

 
๑. พระครูพิสิฐคณาภิรักษ์  สุพจฺโจ (ปุญญา)  เจ้าอาวาสวัดชัยมงคล 
       เจ้าคณะอ าเภอบางมูลนาก 

๒. พระครูวิทิตวรธรรม  วรธมฺโม (จ านิล)  เจ้าอาวาสวัดท่าช้าง 
       รองเจ้าคณะอ าเภอบางมูลนาก 

๓. พระครูพิพัฒน์สุตคุณ  เตชธโร (จ านิล)  เจ้าอาวาสวัดโพธิ์ทอง 
       เจ้าคณะต าบลเนินมะกอก 

๔. พระครูพิศาลสุภัทรคุณ  สุภทฺโท (จุลพันธ์)  เจ้าอาวาสวัดบางมูลนาก 
       เจ้าคณะต าบลภูมิ 

๕. พระครูวิจารณ์วิหารกิจ  ฐิตพโล (เชาว์โชติ) เจ้าอาวาสวัดสุขุมาราม 
       ที่ปรึกษาเจ้าคณะต าบลวังตะกู 

๖. พระครูวิภัชสิริคุณ  สิริปุญฺโญ (ข าเกิด) เจ้าอาวาสวัดหอไกร 
       เจ้าคณะต าบลหอไกร 

๗. พระครูวิมลธรรโมภาส  อตฺถมยตฺโต (ถุงปัญญา) เจ้าอาวาสวัดวังขอนซุง 
       เจ้าคณะต าบลวังตะกู 

๘. พระครูพิบูลธรรมทัศน์  ธมฺมวโร (เรืองศรี) เจ้าอาวาสวัดโพธิ์แดน 

๙. พระครูวิมลปุญญาภรณ์ ผลปุญฺโญ (มัน่รักคง) เจ้าอาวาสวัดพฤกษะวัน 

๑๐. พระครูวิจิตรสังฆไพโรจน์ กนฺตวีโร (หม้อทอง) รองเจ้าอาวาสวัดชัยมงคล 
       เจ้าคณะต าบลบางไผ่ 

        

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๐๖ 

 

 

 

 

 

 

ภาคผนวก ข 
แบบสัมภาษณ์เพื่อการวิจัย 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๐๗ 

แบบสัมภาษณ์เพื่อการวิจัย 

เร่ือง วิเคราะห์บทบาทของพระสังฆาธิการในอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร              

ในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและเยาวชน 

ค าช้ีแจง 

 แบบสัมภาษณ์เชิงลึกนี้ เป็นส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์ ตามหลักสูตรพุทธศาสตร

มหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เพ่ือรวบรวมเป็น

ข้อมูลทางวิชาการส าหรับศึกษาค้นคว้า และน าเสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูลในภาพรวมเท่านั้น 

 ฉะนั้น ผู้วิจัยจึงขอความกรุณาจากท่าน ได้โปรดตอบแบบสัมภาษณ์เชิงลึกให้ครบทุกข้อ

ตามความเห็นของท่าน เพ่ือน าไปวิเคราะห์ให้เป็นประโยชน์ ข้อมูลที่ท่านตอบจะถือเป็นความลับและ

ขอรับรองว่าจะไม่มีผลกระทบ ต่อผู้ให้ข้อมูลแต่ประการใด 

 

 

     ขอขอบคุณ 

 

 

    พระอธิการจตุรงค์  อธิปญฺโญ (เถียรอ่ า) 

  นักศึกษาหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา 

  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์นครสวรรค์ 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๐๘ 

แบบสัมภาษณ์เชิงลึก 
โครงการวิจัย เรื่อง วิเคราะห์บทบาทของพระสังฆาธิการในการปลูกฝังศรัทธาแก่เด็กและ

เยาวชน ในอ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร  
******************************************************* 

ชื่อ                                      ฉายา                              นามสกุล                              . 

วัด                           ต าบล                          อ าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 

๑. บทบาทการปลูกฝังศรัทธาด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
วิธีการปลูกฝังศรัทธา 

 ๑............................................................................................................................................... 
 ๒............................................................................................................................................... 
 ๓............................................................................................................................................... 
 ๔............................................................................................................................................... 
 ๕............................................................................................................................................... 
 
๒. บทบาทการปลูกฝังศรัทธาด้านการบ าเพ็ญสาธารณประโยชน์แก่สังคม 

วิธีการปลูกฝังศรัทธา 
 ๑............................................................................................................................................... 
 ๒............................................................................................................................................... 
 ๓............................................................................................................................................... 
 ๔............................................................................................................................................... 
 ๕............................................................................................................................................... 
 

สัมภาษณ์                                                           . 
วันที่                                                                 . 
เวลา                                                                 . 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๐๙ 

 

 

 

 

 

 

ภาคผนวก ค 
หนังสือขอความอนุเคราะห์การให้สัมภาษณ ์

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๑๐ 

 

 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๑๑ 

 

 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๑๒ 

 

 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๑๓ 

 

 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๑๔ 

 

 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๑๕ 

 

 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๑๖ 

 

 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๑๗ 

 

 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๑๘ 

 

 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๑๙ 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๒๐ 

 

 

 

 

 

 

ภาคผนวก ง 
ภาพการให้สัมภาษณข์องพระสังฆาธิการในอ าเภอบางมลูนาก จังหวัดพิจิตร 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๒๑ 

ภาพประกอบการให้สมัภาษณ ์

 

สัมภาษณ์พระครูพิสิฐคณาภิรักษ์ สุพจฺโจ (ปุญญา)  
เจ้าอาวาสวัดชัยมงคล 

เจ้าคณะอ าเภอบางมูลนาก 
วันท่ี ๑๐ มกราคม พ.ศ. ๒๕๕๖ 

 

 

 

 

 

 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๒๒ 

ภาพประกอบการให้สมัภาษณ ์

 

พระครูวิทิตวรธรรม วรธมฺโม (จ านิล)  

เจ้าอาวาสวัดท่าช้าง 

รองเจ้าคณะอ าเภอบางมูลนาก 
วันท่ี ๑๐ มกราคม พ.ศ. ๒๕๕๖ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๒๓ 

ภาพประกอบการให้สมัภาษณ ์

 

พระครูพิพัฒน์สุตคุณ เตชธโร (จ านิล)   
เจ้าอาวาสวัดโพธิ์ทอง 

เจ้าคณะต าบลเนินมะกอก 

วันท่ี ๑๐ มกราคม พ.ศ. ๒๕๕๖ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๒๔ 

ภาพประกอบการให้สมัภาษณ ์

 

พระครูพิศาลสุภัทรคุณ  สุภทฺโท (จุลพันธ์)  
เจ้าอาวาสวดับางมูลนาก 

เจ้าคณะต าบลภูมิ 
วันท่ี ๑๑ มกราคม พ.ศ. ๒๕๕๖ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๒๕ 

ภาพประกอบการให้สมัภาษณ ์

 
 

พระครูวิจารณ์วิหารกิจ  ฐิตพโล (เชาว์โชติ)  
เจ้าอาวาสวัดสุขุมาราม 

ท่ีปรึกษาเจ้าคณะต าบลวังตะก ู

วันท่ี ๑๑ มกราคม พ.ศ. ๒๕๕๖ 
 
 
 
 
 
 
 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๒๖ 

ภาพประกอบการให้สมัภาษณ ์

 

พระครูวิภัชสิริคุณ สิริปุญฺโญ (ข าเกิด)  
เจ้าอาวาสวัดหอไกร 

เจ้าคณะต าบลหอไกร 

วันท่ี ๑๑ มกราคม พ.ศ. ๒๕๕๖ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๒๗ 

ภาพประกอบการให้สมัภาษณ ์

 

พระครูวิมลธรรโมภาส  อตฺถมยตฺโต (ถุงปัญญา) 
เจ้าอาวาสวัดวังขอนซุง 

เจ้าคณะต าบลวังตะกู 
วันท่ี ๑๑ มกราคม พ.ศ. ๒๕๕๖ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๒๘ 

ภาพประกอบการให้สมัภาษณ ์

 

พระครูพิบูลธรรมทัศน์  ธมฺมวโร (เรืองศรี)  
เจ้าอาวาสวัดโพธิ์แดน 

วันท่ี ๑๒ มกราคม พ.ศ. ๒๕๕๖ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๒๙ 

ภาพประกอบการให้สมัภาษณ ์

 

พระครูวิมลปุญญาภรณ์ ผลปุญฺโญ (มั่นรักคง)  
เจ้าอาวาสวัดพฤกษะวัน 

วันท่ี ๑๒ มกราคม พ.ศ. ๒๕๕๖ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๓๐ 

ภาพประกอบการให้สมัภาษณ ์

 

พระครูวิจิตรสังฆไพโรจน์ กนฺตวีโร (หม้อทอง)  
รองเจ้าอาวาสวัดชัยมงคล 

เจ้าคณะต าบลบางไผ่ 
วันท่ี ๑๒ มกราคม พ.ศ. ๒๕๕๖ 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั



 
๑๓๑ 

ประวัติผู้วิจัย 

 
ชื่อ  พระอธิการจตุรงค์  อธิปญฺโ  (เถียรอ ่า) 

เกิด  วันที   ๒๙  กรกฎาคม พ.ศ.  ๒๕๑๖ 

สถานที่เกิด บ้านเลขที  ๑๓๒/๑  ต่าบลเนินมะกอก   อ่าเภอบางมูลนาก   จังหวัดพิจิตร 

การศึกษา นักธรรมชั้นเอก 

ปริญญาพุทธศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์ 

จังหวัดนครสวรรค์ พ.ศ. ๒๕๕๔ 

อุปสมบท วันที  ๑๒ กรกฎาคม  พ.ศ.  ๒๕๓๘ 

สังกัด  วัดวังกร่างทรงธรรม 

หน้าที ่ เจ้าอาวาสวัดวังกร่างทรงธรรม และผู้ช่วยเลขารองเจ้าคณะอ่าเภอ  

ที่อยู่ปัจจุบัน วัดวังกร่างทรงธรรม  ต่าบลเนินมะกอก อ่าเภอบางมูลนาก จังหวัดพิจิตร 

 

หอสมุดกลาง มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั


	001 ปก
	002 หน้าอนุมัติ
	003 บทคัดย่อ
	004 กิตติกรรมประกาศ
	005 สารบัญ
	006 คำอธิบายสัญลักษณ์และคำย่อ
	007 บทที่ ๑
	008 บทที่ ๒
	009 บทที่ ๓
	0010 บทที่ ๔
	0011 บทที่ ๕
	0012 บรรณานุกรม
	0013 ภาคผนวก
	0014 ภาคผนวก ก
	0015 รายนามผู้ให้สัมภาษณ์
	0016 ภาคผนวก ข
	0017 แบบสัมภาษณ์เพื่อการวิจัย
	0018 แบบสัมภาษณ์เชิงลึก
	0019 ภาคผนวก ค
	0020 หนังสือขอความอนุเคราะห์ให้นิสิตสัมภาษณ์
	0021 ภาคผนวก ง
	0022 ภาพประกอบการให้สัมภาษณ์
	0023 ประวัติผู้วิจัย



